
 JADID: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication 

Volume 04, Nomor 02, September 2024; p-ISSN: 2828-7797; e-ISSN: 2828-917X; 67-87 
 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi; 
Kajian Metodologi Studi Islam 

Ahmad Zainuddin   
Universitas Kiai Abdullah Faqih, Gresik 

E-mail: zain.nanta@gmail.com 

Abstrak: Studi Islam merupakan kajian keislaman dengan objek 
materi ajaran-ajaran agama dan fenomena keberagamaan masyarakat. 
Teori dan metode yang digunakan pun bersumber dari berbagai disiplin 
ilmu, baik doktrinal-normatif maupun yang bersifat historis-empiris. 
Dua pendekatan itu telah banyak dilakukan oleh tokoh pemikir 
muslim dunia dengan berbagai disiplin ilmunya, sehingga kajian studi 
Islam juga dapat dilakukan melalui studi pemikiran para tokoh dalam 
perspektif metodologis. Salah satu pemikir muslim yang memiliki 
sumbangsih besar dalam diskursus hukum Islam adalah Abu Ishaq Al-
Syatibi. Paper ini merupakan hasil penelitan kualitatif dengan metode 
literatur review atas berbagai artikel hasil penelitian dan pemikiran yang 
sudah ada tentang Abu Ishaq Al-Syatibi. Tulisan ini difokuskan pada 
tela’ah biografi, karya-karyanya dan metode-metode yang digunakan 
dalam kajianya sebagai bagian kontruksi berfikirnya. Al-Syatibi juga 
melahirkan banyak karya dari disiplin ilmu bahasa dan ushul fiqh. Al-
Syatibi juga ulama yang mampu mengkonseptualisasikan maqasid 
syari’ah secara baik dan luas yang menggunakan metode hermenutik, 
istiqra’ ma’naqi dan maslahah mursalah. Dari pemikiranya inilah, 
kemudian konsep maqasid berkembang luas dan diaplikasikan dalam 
banyak kehidupan modern umat islam. 
Keyword: Metodologi Studi Islam, Abu Ishaq Al-Syatibi, dan 
Maqasid Syari’ah. 

Pendahuluan 
Dalam hubunganya dengan studi Islam, maka metodologi 

dapat dipahami sebagai kajian-kajian terkait model-model metode yang 
dapat diaplikasin pada Studi Islam. Syari’ati dalam bukunya 
menjelaskan bahwa terdapat empat pokok kajian dalam metode studi 
Islam yakni; Pertama, mengenal Allah SWT lalu membandingkan-Nya 
dengan Tuhan pemeluk agama-agama yang lain; Kedua, studi terhadap 
Al-Qur’an, selanjutnya  membandingkanya dengan kitab-kitab suci 
sumber ajaran agama-agama lain yang termasuk dalam kitab samawi; 
Ketiga, mempelajari sejarah Nabi Muhammad SAW sebagai utusan 
Tuhan lalu membandingkan-nya dengan para tokoh pembaharu yang 
memiliki kontribusi dalam perubahan besar kehidupan manusia; dan 

mailto:zain.nanta@gmail.com


 

 

68 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

keempat, melakukan kajian terhadap para pemuka agama maupun 
aliran-aliran pemikiran lainnya1. 

Dengan demikian, studi pemikiran tokoh dalam disiplin ilmu 
tertentu melalui karya-karyanya merupakan bagian dari khazanah 
metode studi Islam. Dengan memahami pemikiran tokoh tertentu, kita 
dapat memperkaya metode atau cara baca terhadap teks agama maupun 
fenomena keberagamaan dalam Islam.  

Salah satu tokoh memiliki kontribusi besar dalam khazanah 
pemikrian Islam terutama di bidang hukum Islam adalah Abu Ishaq Al-
Syatibi. Pemikiran ulama yang lahir dari Andalusia spanyol ini mampu 
mengexplorasi ushul fiqh yang selama ini dianggap paripurna. 
Pengakuan atas ketokohanya berdatangan dari kalangan pembaharu 
Islam disertai anjuran ataupun saran agar karya-karya Al-Syatibi 
dijadikan refrensi untuk sampai kepada pemahaman Islam yang lebih, 
serta memberi jawaban-jawaban atas dinamika masyarakat modern 
melalui hukum-hukum Islam. 

Biografi Al-Syatibi 
Adalah seorang pakar di bidang Ushul Fiqh bermadzhab Maliki 

berasal dari andalusia (wilayah yang saat ini menjadi negara otonom 
Spanyol), ia dikenal dengan nama Al-Syatibi2. Nama lengkapnya adalah 
Abu Ishaq Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lakhmi al-Syatibi. Tidak ada 
sumber yang menyebutkan tentang tanggal lahirya, Syatibi kerap 
dikaitkan dengan Sativa atau Syatiba (Xatiba atau Jativa), sebuah kota di 
Andalusia Timur3,  asumsinya Syatibi lahir atau paling tidak pernah 

 
1 M. Rozali, Metodologi Studi Islam Dalam Perspektif Multidisiplin Keilmuan, (Depok; PT. 
Buana Rajawali, 2020), 17 
2 Bedakan nama al-Qasim bin Firruh bin Khalaf bin Ahmad al-Riyani al-Dharir al-Syatibi al-
Andalusi, dikenal dengan nama Imam Al-Syatibi yang dikaitkan dengan nama Xativa, 
kota di Spanyol. Lahir pada 538H, Imam Al-Syatibi adalah salah satu nama imam 
qira’at yang popular dan menjadi rujukan bagi generasi setelahnya. Diantara karyanya 
yang terkenal adalah Matan Syatibi atau Hirz al-Amani wa Wajh al-Tahani fi al-Qira’at 
al-Sab’i. Lihat M. Fahrurrozi, Abu al-Qasim al-Syatibi; Perjalanan ilmiah, Karya dan 
Karamahnya, (islam.nu.or.id, 24 Februari 2020) 
3 Orang-orang Romawi menyebutnya dengan Saetabis, sebuah kota yang termasuk 
wilayah Valencia, terletak dibagian timur Spanyol. Kota ini sangat terkenal dengan 
industri kertasnya yang diekspor ke berbagai belahan dunia termasuk Mesir, selain 
memenuhi permintaan dari segenap penjuru Spanyol. Di masa kekuasaan Islam, kota 
kedua terbesar ini adalah kerajaan tersendiri yang pada akhir abad XI dibangun Abdul 
Aziz al-Hafid al-Mansur Ibn Abi Amir, namun direbut lagi oleh pasukan Kristen dengan 

http://www.islam.nu.or.id/


 

69  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
tinggal di sana. Dia meninggal pada hari Selasa, 8 Sya’ban 790H atau 
1388M dikebumikan di Granada4.  

Al-Syatibi hidup di era Sultan Muhammad V, Al-Ghani Billah 
(1354-1359) yakni era keemasan Bani Ahmar5. Granada saat itu adalah 
pusat perhatian sarjana-sarjana dunia Islam utamanya dari Afrika Utara. 
Para ilmuwan yang tercatat pernah ke Granada diantaranya Ibnu 
Khaldun dan Ibn al-Khatab.  Secara umum Granada merupakan 
lambang kemajuan dinasti Islam lainnya. Stanley Lane Poole 
menggambarkan kemajuanya bagaikan surga yang memberikan 
berbagai kesenangan dan kenyamanan6. Namun, seperti juga dinasti 
Islam lain, Granada mulai mengalami berbagai goncangan, perpecahan 
dan pertentangan mulai tumbuh dimana-mana. Lisanuddin al-Khatib 
sebagaimana dikutip Abu al-Ajfan menyebutkan pada masa Syatibi, 
kehidupan politik di Granada mulai tidak stabil. Diluar situasi politik, 
perkembangan keilmuan di Granada terus berkembang, dua buah 
Yayasan keilmuan yakni Yayasan Masjid besar menyelenggarakan kajian 
materi di mana Abi Said Farraj Ibn Lubb menjadi salah satu gurunya, 
dan Yayaysan Nashriyyat yang didirikan Sultan Abu Hajjaj Yusuf dimana 
Perdana Menteri Abi Na’im Ridlwan menjadi pelindung yayasan 
tersebut7. 

Masa kesultanan Gani Billah, Ulama-ulama ahli fiqh memiliki 
kedudukan dan pengaruh yang besar dalam percaturan politik elit. 
Realitas tersebut adalah ciri khas pada sejarah kekuasaan Islam di 
Andalusia, dan kondisi tersebut menjadikan madzhab Maliki sebagai 
madzhab resmi negara. Meski demikian, masyarakat Granada tidak 
sekonservatif para elit ulamanya pada tingkat elit, mereka lebih inklusif 
dan fleksibel karena pergaulanya dengan orang-orang Kristen yang kuat 
baik dalam hal hubungan bisnis maupun sosial. 

Kedekatan ulama-ulama ahli dengan elit kekuasaan 
menimbulkan banyak kritik dan pertentangan dari ulama-ulama lain di 
luar kekuasaan, kritik terhadap mereka juga disebabkan pada ulama 
pendukung kekuasaan kerap memberikan fatwa-fatwa yang cenderung 

 
pengusiran orang-orang Islam dari kota di penghujung 1247. Lihat Philip K.Hetti, 
History of The Arabic, (London:  The Macmilian Press, 1974), 363-364. 
4  Imam Ghazali Said, Kitab-kitab Karya Ulama Pembaharu, Biografi, Pemikiran & 
Pergerakan, (Surabaya, PT. Duta Aksara Mulia, 2017), 117 
5 Ibid., 117 
6  Thalhah, Imam Syatibi, Biografi dan Pemikiranya, (Jurnal Al-Turast, Vol 10, No.3, 
September, 2004), 264 
7 Ibid. 



 

 

70 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

tekstual atau literal, kiritik itu disampaikan misalnya oleh Ibn Barrajan. 
Dinamika inilah yang kelak cukup memberikan pengaruh pada 
pemikiran Syatibi. Meski Muhammad Makhluf menjadikan Syatibi 
sebagai ulama Maliki pada tingkatan 16 cabang Andalus, sikap Syatibi 
tetap menghargai mereka yang mengikuti madzhab Hanafi atau 
madzhab lainnya yang kala itu kerap mendapat kritikan, bahkan pada 
kesempatan-kesempatan lain, Syatibi tak segan-segan memberi pujian 
pada pemikiran Abu Hanifah dan ulama lainnya. Sebagaian isi dari 
Kitab al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah karya Syatibi ditengarai sebagai 
upaya menjembatani ketegangan pemikrian antara Ulama-ulama 
bermazhab Maliki dan Hanafi. Syatibi juga tercatat pernah berbeda 
pendapat bahkan menentang pemikiran Ulama Granada terkait 
persoalan bid’ah, Syatibi meluruskan dan mengembalikan bid’ah ke 
sunnah dan mengajak orang-orang kembali pada jalan yang benar8.  

Al-Syatibi menempuh pendidikan dengan mula-mula 
mempelajari bahasa dan ilmu gramatika arab. Penguasaan bahasanya 
diperoleh dari Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Ali al-Fakhkar al-Ibiri 
(w.1353 M/754 H) dan Abu al-Qasim al-Syarif al-Sabti (w.1358-760H), 
dan menguasai kitab Sibawaih dan Alfiah Ibn Malik dari Abu Ja’far Ahmad 
al-Syarkawi. Syatibi juga mempelajari kitab Hadits al-Jami’ al-Shahih al-
Nukhari dan al-Muwatta’ karya Imam Malik dari Syamsuddin al-Tilmisani. 
Ia menguasai ushul fikih dari Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-
Maqqari dan Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-Syarif al-Tilmisani 
yang bermadzhab Maliki, yang memiliki karya terkenal yakni Miftah al-
Ushul fi Bina’ al-Furu’ ‘ala al-Ushul. Al-Tilmisani juga dikenal ahli filsafat 
dan mengajarkan murid-muridnya pemikiran Ibn Sina dan Ibn Rusyd, 
sehingga Syatibi dapat dipastikan juga mendalami kedua pemikiran 
filsafat tersebut. Abu al-Afjan menyebutkan bahwa Syatibi menguasai 
fikih dan ushul fikh tak kurang dari 255 gurunya9. 

Melalui dua gurunya yakni Abu Ali al-Manshur 
(w.1369M/770H) dan al-Syarif al-Tilirisani, Syatibi mempelajari 
pemikiran-pemikiran Mu’tazila dan pemikiran rasional lainnya. 
Kemudian dari Abu Ali al-Manshur, Syatibi mengenal dan mempelajari 
ilmu kalam perspektif Mu’tazila dalam kitab Al-Dalail, juga bidang 
ushul fikih dalam kitab Al-Mu’tamad karya Abu al-Husayn al-Bashri.10. 

 
8 Said, 120 
9 Ibid. 
10 Muhammad Mawardi Jalaluddin, Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat, (Jurnal al-Daulah, Vol4/No.2/Desember 2015), 289 



 

71  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
Syatibi termotivasi mempelajari ushul fikih berawal dari kegelisahanya 
terhadap perubahan-perubahan sosial masyarakat di berbagai bidang 
yang tak cukup mampu dijawab melalui hukum-hukum fikih saat itu. 
Selain itu, kegelisahan Syatibi juga dipicu berkembangnya sikap muru’ah 
al-khilaf atau adab al-khilaf yakni bentuk inklusifitas atas keragaman 
perbedaan jawaban atas persoalan-persoalan yang muncul. Menurut 
Syatibi, sikap tersebut kerap mejadikan persoalan-persolan yang 
dihadapi tidak terjawab dan semakin tidak jelas. Bahkan bagi Syatibi, 
sikap itu menandai tidak adanya spirit, formalism ketetapanya menjadi 
absurd (baca; ngambang). Bagi al-Syatibi, keputusan hukum seperti itu 
keluar dari fakta akan kebutuhan atas regulasi-regulai dalam mencapai 
kemaslahatan dan kemudahan dalam kehidupan umat. Dua karya 
Syatibi yakni Muwafaqat dan I’tisham merupakan jawaban dan refleksi 
pemikirannya atas kegelisan diatas. 

Persinggungan fatwa-fatwa Syatibi dengan ulama-ulama lain 
yang notabenenya dekat dengan kekuasaan menempatkanya sebagai 
tokoh yang kontroversial daan bahkan menempatkan sebagai seorang 
oposan atau oposisi, hal ini tergambar dalam manuskripnya yang 
terkumpul dalam kitab al-Fatawa11. Penolakan Syatibi terhadap fatwa-
fatwa ulama terkait tasawuf dan fikih antara lain pertama, fatwa ulama 
yang mewajibkan ritual tertentu pada ibadah shalat, padahal pewajiban 
dalam ajaran tasawuf tidak sama kedudukan hukumnya dengan wajib 
menurut fikih. Kedua, ulama saat itu mengharuskan prilaku zuhud dan 
berlaku bagi semua muslim, sementara fikih tidak pernah menjadikan 
sikap zuhud sebagai sesuatu yang waji bagi setiap muslim. Ketiga, 
penempatan dan ketaatan berlebihan atas superioritas seorang 
pemimpin tarekat atau mursyid dibanding ulama-ulama pemimpin 
berbagai madzhab fikih. Bahkan, terkait adanya praktek penyebutan 
dan pemujaan pada seorang Sultan dalam do’a juga ditentang Syatibi, ia 
menilai bahwa praktek-praktek itu adalah ibadah yang bernuansa 
politis12. 

Dalam berbagai sumber menyebutkan bahwa Syatibi memiliki 
beberapa murid antara lain Abu Abdullah al-Bayan,i Abu Bakar al-Qadi, 
dan Abu Yahya ibn Ashim. Nama terkahir tercatat pernah menjabat 
sebagai Hakim Agung Granada, karyanya Tuhfah al-Hukkam adalah 
kompilasi hukum fikih dan menjadi rujukan hakim-hakim. Ibn Ashim 
juga membuat ringkasan , al-Muwafaqat karya Syatibi. Selain ketiga nama 

 
11 Said, 122 
12 Ibid, 123. 



 

 

72 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

tersebut, Syatibi juga memiliki murid lain seperti Abu Abdullah al-Mi’jani 
dan Abu Ja’far, nama terakhir merupakan murid Syatibi yang cerdas, 
dimana Syatibi sering membacakan beberapa masalah yang akan 
ditulisnya dalam al-Muawafaqat13. 

Karya-Karya Al-Syatibi 
Al-Syatibi telah menuliskan pemikiranya baik dalam buku-buku 

yang telah tercetak maupun berbentuk manuskrip atau kumpulan 
naskah-naskah yang belum terbukukan dan belum tercetak. Tercatat 
dari berbagai sumber, karya-karya Syatibi yang dicatat oleh Ahmad al-
Rasyuni dalam bukunya mam al-Syatibi’s Theory of the Higher Objectives and 
Intens of Islamis Law, antara lain Unwan al-Ta’rif bi Asrar al-Taklif, al-Ifadat 
wa al-Insyadat, al-Majalis, al-I’tisham, al-Muwafaqat Unwan al-Ittifaq fi Ilm al-
Istiqaq, Ushul al-Nahw dan Syrah Alfiyah Ibn Malik14. Dalam kitab al-
I’tisham, Syatibi memaparkan secara jelas dan mendalam tentang bid’ah 
baik dari sisi pandangan pemegang dan pelaksana bid’ah itu sendiri. 
Syatibi mengelompokkan perbuatan bid’ah pada dua kategori, yakni 
bid’ah haqiqi dan bid’ah idhafi15. 

Terdapat pula sebuah kumpulan catatan tentang kedokteran 
yang ditengarai adalah karya Syatibi, dokumen tersebut tersimpan di 
perpustakaan Universitas Leiden. Dan yang cukup penting dari warisan 
karya intlektual Syatibi adalah fatwa-fatwanya yang oleh Khalid Mas’ud 
dijadikan penelitian yang didapatkan dari Al-Wansyarisy al-Miyar al-
Maghribi, Lopez Ortis; Fatawa Granadians, dan rujukan-rujukan tertentu 
kepada fatwa-fatwa Syatibi dalam al-Muwafaqat, al-I’tisham, dan Nayt at-
Ibtihaj. Khalid Mas’ud mengumpulkan 40 fatwa Syatibi dari ketiga 

 
13 Thalhah, 267. 
14 M. Amursyid, Hermeneutika Al-Qur’an Al-Syatibi; Telaah Gagasan al-Syatibi tentang 
Signifikasi Ke-Araban al-Qur’an, (Jurnal Analisi, Vol.XVI, No.2, 2016), 174. 
15 Yang dimaksud dengan bid’ah haqiqi adalah bid’ah yang sama sekali tak mempunyai 

dalil dari al-Qur’an, hadis, ijma’ serta dalil-dalil yang dapat diterima. Sementara bid’ah 

idhafi ialah yang apabila dilihat dari salah satu aspek, ia termasuk sunnah karena 

didasarkan kepada dalil, dan jika dilihat pada aspek lainya, ia adalah perbuatan bid’ah 

karena bersandar kepada sesuatu yang tidak jelas, bahkan tak memiliki dasar sama 

sekali. Syatibi dalam hal ini berbeda dengan ulama-ulama lain, ia tidak setuju dengan 

pembagian bid’ah hasanah dan dhalalah, dan pembagian kepada hukum yakni  bid’ah 

wajib, bid’ah sunnah, bid’ah mubah, bid’ah makruh, dan bid’ah yang haram. Lihat Irawati, 

Konsep Bid’ah Menurut Imam Al-Syatibi, (Thesis, UIN Imam Bonjol; Padang, 2022), 

Abstract. 



 

73  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
sumber tadi yang selanjutnya dikategorikan dalam beberapa bidang 
keilmuan seperti teologi, tafsir, keluarga, kesucian dan shalat, perceraian 
dan pewarisan, pajak, zakat, kontrak, penjualan, sewa-menyewa, 
kemasyarakatan, dan kekuasaan16. 

Pada jilid ke satu dan dua dari empat jilid kitabnya yakni 
Muwafaqat, Syatibi sangat komprehensip membahas masalah maqasid 
syari’ah. Menurutnya, terdapat hubungan prinsipil (mabda’) antara 
syari’ah’ atau subjek hukum dan perbuatan mukallaf atau obyek 
hukumnya yang menjadikan suatu hukum itu ada. Saat teks (nash) 
dilihat dan dijadikan sumber oleh seseorang (mukallaf) yang dibatasi 
oleh ruang dan waktu, maka untuk pertama kali yang perlu dilakukan 
aialah menela’ah aspek tujuan (maqasid) syar’ahnya dahulu dan 
selanjutnya mengaitkannya dengan perbuatan tersebut. Selanjutnya 
pada tahap akhir ialah menarik nash syari’ah sebagai postulat yang 
memperkuat. Dengan begitu, potensi kesalahan-kesalah dalam 
membuat keputusan hukum akan dapat diminimanilisir dengan model 
berfikir tersebut. Mengingat setiap persoalan terposisikan dengan sudut 
pandang yang tepat, selain tiu juga tidak akan muncul kefakuman 
karena permasalahan itu sebelumya belum pernah terjadi17. Memang 
sejatinya tidak mudah memahami kitab al-Muwafaqat. Kesulitan itu 
karena pada kenyataanya kitab tersebut tidak bukan hanya membahas 
kaidah-kaidah dan dalil-dalil ushul fikih semata, melainkan sarat dengan 
pembahasan aspek teologis, filosofis, dan bahkan aspek mistik. 
Konstruksi pemikiran itu oleh penulis dimaksudkan sebagai pengisi 
kembali kerangka teoritis pemikiran-pemikiran dalam hukum islam18. 

Pemikiran Al-Syatibi 
Dalam konteks kajiak metodologi studi Islam, maka pemikiran 

Syatibi tentu tidak bisa hanya dibaca dalam diskursus hukum Islam atau 
ushul fiqh semata. Melihat karya-karya intlektual diatas, pemikiran 
syatibi juga enyangkut tafsir dan kajian bahasa. Artikel ini secara sengaja 
menjelaskannya dalam beberapa poin pokok-pokok pemikrian Syatibi 
yang diulas oleh banyak penulis dalam kajian displin ilmu tertentu, 
terutama yang paling banyak ditemukan adalah kajian hukum Islam 
perspektif Syatiibi. 

 
16 Thalhah, 268 
17 Said, 127 
18 Djalaluddin, 294. 



 

 

74 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

1. Metode Hermenutika Al-Qur’an 
Dalam diskursus kajian hermenutika19, pemikiran Syatibi terkait 

dengan kebahasaan Al-Qur’an merupakan point penting hermenutika 
al-Qur’an Syatibi. Syatibi menempatkan status bahasa Al-Qur’an 
sebagai sesuatu yang urgent dan tahap awal  sebelum berinteraksi secara 
mendalam dengannya. Hal yang menjadi kegelisahan Syatibi ketika 
menelurkan gagasan menempatkan penguasaan bahasa Arab20 dalam 
studi Al-Qur’an merupakan respok terhadap fenomena disekitarnya 
yang melakukan kajian tafsir dan penggunaan maksa al-Qur’an dengan 
menanggalkan identitas ke-araban. Saat itu banyak kalangan ulama yang 
menurut Syatibi menafsirkan al-Qur’an cenderung dengan 
memanipulasi atau otak-atik bahasa yang mereka pahami secara 
dangkal, artinya tidak berlandaskan pada kaidah-kaidah bahasa 
semestinya yang terkandung dalam bahasa Arab sebagai bahsa al-
Qur’an. 

Orientasi objektif kebahasaan pada ke-araban Al-Qur’an (baik 
bahasa, lokalitas soiso kultur bangsa Arab) adalah tahap mula-mula saat 
memahami Al-Qur’an secara mendalam dan utuh. Syatibi dalam 
konteks ini mengajak terlebih dulu merasakan cita rasa bahasa atau 
aspek psikologi dari bahasa. Pemikiran hermenutik tersebut 
terkonfirmasi dalam teorinya Fredrich Scheiemacher yang menggunakan 
prinsip garamatika dan psikologi dalam teori hermeneutikanya. Ketika 
teks ingin kita baca dan pahami, maka terlebih dahulu haru memahami 

 
19 Hermeneutika adalah ilmu dan seni untuk memahami atau menginterpretasikan 

teks, kitab suci, atau perbuatan seseorang. Hermeneutika juga dapat diartikan sebagai 

aliran filsafat yang mempelajari hakikat memahami sesuatu.  Kata hermeneutika 

berasal dari bahasa Yunani, yaitu hermeneuin yang berarti menafsirkan. Istilah ini 

diperkenalkan dalam buku Peri Hermeneias karya Aristoteles. Beberapa aliran 

hermeneutika di dunia barat; Hermeneutika reproduktif-empatis-psikologistis 

Friedrich Schleiermacher, Hermeneutika reproduktif-empatis-epistemologis Wilhem 

Dilthey, Hermeneutika ontologis Martin Heidegger, Hermeneutika filosofis Hans-

Georg Gadamer. Dalam konteks Islam, hermeneutika merupakan metode, teori, dan 

filsafat yang digunakan untuk memahami teks Al-Qur'an. Hermeneutika muncul 

ketika sulit dalam memahami dan menjelaskan Al-Qur'an, diterjemahkan, dan 

ditafsirkan. Lihat M. Luqmanul Hakim Habibie, Hermeneutika Dalam Kajian Islam, 

(Jurnal Fikri, Volumen 1, Nomor 1, 2017). 
20 Syatibi menjelaskan sebuah fakta bahwa syariat islam diturunkan dengan bahasa 
Arab di daerah yang menggunakan bahasa Arab dan dibawa oleh utusan dari bangsa 
Arab. Syatibi mengatakan, “Sesungguhnya syariat yang penuh berkah ini berbahasa 
Arab, tidak ada tempat di dalamnya bagi lisan non-Arab,” Amursyid, 180 



 

75  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
bahasa teks tersebut agar dapat mengerti maksud dari teks. Sejatinya, 
pemikiran Syatibi terkait orientasi terhadap maqasid adalah sebuah 
proses pemahaman relasional yang menyeluruh atau holistic baik dari 
aspek teks (bahasa dan struktur kalimat), pengarang, audiens, dan juga 
aspek indicator-indikator lainnya.21  

Selain prasyarat penguasaan bahasa Arab, Syatibi juga 
mengajukan metode pemikiranya dalam penafsiran teks-teks Al-Qur’an 
dengan dua komponen sebagai prasyarat mufassir. Pertama, seorang 
pengakji al-Qur’an harus memahami aspek kesejarahan yang menjadi 
latar berlakang suatu nash. Menurut Syatibi, potensi ketidak akuratan 
hasil kajian seorang mufassir jika tidak lebih dulu meamahami proses 
transmisi asbabun nuzul suatu nash. Dan produk penafsiranya akan 
lemah karena nilai otensitasnya tida terjamin, sebab didasarkan pada 
proses yang kabur dan terputus dari akar historisitas teks atau nash. 

Kedua, seorang mufassir juga perlu memahami aspek sosiologis 
suatu masyarakat dimana ayat al-Qur’an itu turun, karena kedudukan 
mereka adan objek khitob nash. Aspek sosiologis itu mencakup adat 
istiadat atau tradisi, karakter dan ciri khas pergaulan, serta pola bahasa 
yang digunakan sehari-hari. Menurut Syatibi, mufassir tentu tidak bisa 
melepaskan aspek horizon ayat tersebut diturunkan. Proses turunya al-
Qur’an sangat memiliki keterkaitan dengan suatu realitas sosio kultural 
daru suatu komunitas masyarakat. Untuk itu, kemampuan melakukan 
‘asimilasi intelektual’ bagi seorang mufassir sangat dibuthkan agar dapat 
melebur dengan bentangan realitas yang menjadi main object dari al-
Qur’an. Tahapan dan perangkat keilmuan tersebut sangatlah penting 
agar produk penafsiran yang dihasilkan benar-benar sesuai spirit yang 
menjiwai diturunkannya nash, serta selaras dengan kemashlahatan yang 
diinginkan oleh agama22.  

Dari uraian diatas, setidaknya diketahui titik signifikansi dari 
metode pemikiran Syatibi dalam Studi Al-Qur’an. Syatibi membangun 
fondasi pemikiranya dengan interelasi antara teks dan realitras historis 
serta sosio-kultural dari tempat dimana teks tersebut diturunkan dan 
untuk pertama kalinya diimplementasikan sebagai sumber hukum 
Islam. 

 
21 Ibid, 185 
22  Jonwari & Faiz Zainuddin, Konsep Tafsir dan Takwil Dalam Perspektif As-Syatibi, 
(Jurnal Lisan Al-Hal; Universitas Ibtrahimy Situbondo, Volumen 14, Nomor 2, 
Desember 2020), 425 



 

 

76 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

2. Metode Istiqra’ Ma’nawi 
Diantara pemikiran al-Syatibi yang lain adalah penegasanya 

bahwa ilmu ushul fikih beserta hasil hukumnya haruslah bersumber dari 
hipotesis-hipotesis yang valid dan benar. Sebab, jika dalam elaborasi 
suatu keilmuan itu berpijak dari yang tidak valid dan pasti atau dzanni, 
maka produk yang dihasilkan pun tidak pasti. Menurut Syatibi, dalil 
qath’i yang dimaksud bisa bersumber dari akal, adat, dan syari’at. Untuk 
yang terakhir, merupakan sumber paling utama, akal dan adat adalah 
sebagai pendukung.  

Istiqra’ Ma’nawi 23  menurut Syatibi merupakan nash yang 
dipahami berdasar pada kolektivitas dalil dari berbagai bentuknnya, 
metode ini mempertimbangkan berbagai indikasi keadaan tertentu 
(qara’in ahwal), baik bersifat langsung maupun tidak langsung 
keterkaitanya dengan nash. Apa yang dijelaskan Syatibi tentang istiqra’ 
ma’nawi paling tidak adalah sebuah proposal pemikiran dalam 
memahami nash hukum. Terdapat dua komponen yang disa dielaborasi 
-sekaligus membedaknnya dengan rumusan ulama sebelumya terkait 
dengan istiqra’ ma’nawi24. 

 
23  Istiqra’ merupakan proses identifikasi juz’iyyat (partikular) ke dalam kulliyat 

(universal). Dalam pengertian yang lain, istiqra’ adalah penetapan argumen hukum 

yang partikular karena ditemukannya adanya ketentuan hukum yang melekat pada 

yang universal. Secara umum, metode ini disebut juga Induksi yakni pengambilan 

kesimpulan dari yang khusus menuju yang umum, atau berdasar dari yang kurang 

umum untuk kesimpulan yang lebih umum. Lihat Mashudi, Kontribusi Metode Istiqra’ 

Dalam Program Vasektomi, (Jurnal IQTISHAD, Volumen 4, Nomor 2, 2017), 54 
24 Terdapat 4 kelompok yang diidentifikasi Syathibi yang metodenya kerap digunakan 

para ahli hukum Islam. Pertama, kelompok dzhiriyyah yakni merka yang memahami 

bahwa tujuan-tujuan al-syaari’ itu tidak akan dapat diketahui oleh akal manusia kecuali 

dengan sesuatu yang jelas (dzahir al-nash), tidak melalui makna teks dan kebahasaanya. 

Jika terjadi kesulitan dalam memahami sebagian masalah, hal itu memang tidak akan 

diketahui sama sekali. Itu sebabnya, mereka menolak penggunaan al-Qiyash dan al-

Ra’yu. Kedua, kelompok bathiniyyah yaitu mereka yang mengakui bahwa tujuan al-

syaari’ bukan terletak pada dzahir al-nash dan juga bukan pada petunjuk kebahasaan, 

melainkan melalui al-imam al-ma’shum dan mengikuti serta berpegangan pada apa saja 

yang disampaikannya. Ketiga, mereka yang berpendapat bahwa tujuan al-syaari’ dapat 

dipahami dengan makna-makna lafal melalui nalar dan tidak berpegang pada dzahir al-

nash secara mutlak. Bahkan, jika nash-nash itu menyalahi pengertian yang ditemukan 

nalar, maka nash harus ditundukkan oleh penalaran demi kemaslahatan, artinya tidak 

ada keharusan mutlak untuk mengikuti makna dzahir. Sejauh itu, mujtahid harus 



 

77  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
Pertama, nash hukum harus dipahami secara komprehensif. Terkait itu, semua 
nash harus diposisikan dalam satu kesatuan yang utuh, dan seorang 
mujtahid dituntut mampu mengambil suatu dalil hukum yang banyak 
dalam ragam bentuknya dengan mengikut sertakan latar belakang atau 
historisitas dalil-dalil yang dimaksud. Syatibi menyebutnya dengan 
kolektivitas antar dalil, dan Langkah itu akan menghasilkan pemahaman 
yang holistic atas hakikat makna daru suatu hukum syari’at berikut tujuan 
saat hukum tersebut diberlakukan. Selian itu, kolektivitas antar dalil itu 
mengindikasikan suatu interkoneksi atau ketersalinghubungan antara 
seluruh dalil hukum yang akhirnya membentuk pola yang saling 
memperkuat dan mendukung satu dengan lainnya25. 

Kedua, penggunaan seluruh indikasi terkait kelahiran nash 
hukum saat memahami nash tersebut. Yang dimaksud dengan indikasi 
ialah aspek yang mencakup keterkaitan langsung dan tidak langsung 
pada suatu nash. Indikasi langsung dapat dipahami suatu konteks yang 
melatar belakangi nash hukum itu lahir, bisa berupa asbab al-nuzul atau 
asbab al-wurud teks. Selain itu, aspek kebahasaan perlu dikaji mendalam 
supaya dimengerti kedudukan tesks terebut berbentuk umum, khusus, 
mutlak atau lainnya. Keseluruhan proses tersebut dilakukan untuk 
mendapatkan hakekat makna dari suatu dalil hukum. Dengan demikian, 
mujtahid dapat terhindar dari potensi ‘terjebak’ pada pemahaman literal 
teks dalil hukum dan terhindal dari kesalahan dalam membaca nash 
tersebut. Sedangkan terkait Indikasi yang tidak langsung secara umum 
bisa berupa keterkaitan konteks sosiologis, artinya kondisi sosial 
masyarakat yang menjadi ‘objek’ hukum turut menjadi pertimbangan 
saat memahami hakekat makna atas dalil hukum. 

 
berusaha sungguh-sungguh menemukan makna nash-nash, sehingga lafal-lafal syar’iyah 

tersebut dapat mengikuti makna-makna nadzariyah. Kelompok berpegang teguh pada 

al-Qiyash. Keempat, mereka yang mengakui pengertian-pengertian baik lafdziyah 

maupun ma’nawiyah dalam mengungkap tujuan-tujuan al-syaari’. Mereka tidak 

mengabaikan aspek lafdziyah dan sebaliknya tidak mengabaikan aspek ma’nawiyah. 

Olleh Syathibi mereka adalah al-ulama’ al-rasikhun, dan secara implisit ia 

mengintrodusir dirinya sebagai bagian dari mereka. Lihat Mashudi, 57. 
25 Menurut Syatibi, kumpulan dalil-dalil itu sesungguhnya memiliki kekuatan yang 
tidak dimilki oleh dalil yang berdiri sendiri. Dari kolektivitas dalil maka lahirlah lima 
hal pokok yang menjadi maqashid dari pemberlakuan hukum Islam yakni perlindungan 
terhadap terpeliharanya agama, jiwa, keturunan, harta dan akal.  Kelimanya adalah 
unsur yang fondasional dan bersifat qath’i, sebab kemunculan diktum tersebut berasal 
dari ijtima’ al-dalail. Lihat M. Fawaid Fuad, Al-Syatibi dan Konsep Istiqra’ Ma’nawi; Sebuah 
Upaya Pengembangan Hukum Islam, (Jurnal Al-Salam, Vol.III, No.1, 2013), 5-8 



 

 

78 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

Syatibi juga memberikan porsi kontribusi realitas sosial dalam 
melahirkan sebuah pemahaman hukum. Artinya, secara sosiologis, 
kondisi masyarakat harus menjadi pertimbangan saat memahami dalil-
dalil hukum. Hukum syari’at tidak diposisikan sebagai sesuatu yang a-
historis, tercerabut dari akar sosiologis masyarakat. Dari sini lantas 
terpancar pemahaman hukum yang selalu merelasikan dengan realitas 
masyarakat beserta segenap dinamikanya. Pada posisi ini, tuntutan 
kemaslahatan sebagaimana teori pertama memiliki potensi bergeser dan 
berubah disebabkan adanya perubahan masyarakat. Oleh karena itu, 
membaca nash hukum pada kondisi masyarakat yang berbeda boleh 
jadi akan menghasilkan ketentuan hukum yang berbeda pula. Hal ini 
akan membuka peluang akan munculnya dinamika diskursus hukum 
Islam26. 

3. Maslahah Mursalah Sebagai Pendekatan Dalam Memutuskan 
Hukum 

Penjelasan mendalam atas maslahah mursalah ini dilakukan 
Syatibi dalam kitab al-Muwafaqatnya.27 Yang dimaksud Syatibi dengan 
maslahah mursalah ialah suatu kasus baru yang belum ditemukan 
maslahnya dan juga tidak ditunjuk secara khsusus oleh nash, namun 
kemaslahatan yang terkadung sejalan dengan syariat. Munasabah atau 
kesejalanan terhadap tindakan syara’ itu bukan keharusan diperkuat 
dengan dalil khusus dan kemaslahatan yang mandiri, melainkan bisa 
berasal dari sekian kumpulan dalil-dalil nash yang dapat memberikan 
kemaslahatan yang pasti, qath’i.28 

 
26 Ibid., 14 
27 Secara bahasa, maslahah mursalah terdiri dari dua kata yakni maslahah dan mursalah. 

Secara etimologis, maslahah adalah bentuk masdar dari fi‘l saluha, disamping bentuk 

masdar, ia juga merupakan bentuk ism (kata benda) tunggal dari kmasâlih (jama‘,). 

Smeentara dalam kamus bahsa Indonesia, kata maslahat dibedakan dengan 

kemaslahatan. Maslahat berarti sesuatu yang mendatangkan, guna, dan faidah. 

Sementara kata kemaslahatan mengandung makna kegunaan, manfaat, kepentingan, 

dan kebaikan. Lihat Imron Rosyadi, Pemikiran Asy-Syatibi Tentang Maslahah Mursalah, 

(Universitas Muhammadiyah Surakarta), 80. 
28 Menurut Syatibi, maslahah mursalah belum disepakati validitasnya sebagai sebuah 

dalil hukum oleh ulama-ulama ushul fiqh. Setidaknya Syatibi mencatat ada empat 

sikap yang ditunjukkan oleh para ulama usul fikih terkait penggunaan maslahah 

mursalah ini. Pertama, pendapat yang menyetujui penggunaannya bila didasarkan pada 

dalil. Kedua, mengakui secara mutlak atas penggunaan maslahah mursalah sebagai 



 

79  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
Menurut Syatibi, maslahah mursalah bisa menjadi dalil dalam penetapan 
suatu hukum dengan syarat-syarat tertentu, antara lain; suatu 
kemaslahatan dapat menjadi dalil maslah mursalah selama nash-nash 
hukum syari’at belum menyebutkanya dan tidak adanya pembenaran 
dan penolakan dari dalil-dalil syara’, disamping itu juga kemaslahatan 
yang dimaksud sejalan dengan maksud yang hendak dicapai oleh 
syariat29. Kedua, akal dan logika memandang bahwa kemaslahatan yang 
menjadi pertimbangan dalam mengambil hukum tersebut dapat 
diterima atau logis. Ketiga, derajat dalam mempertimbangkan 
kemaslahatan sebagai dasar penetapan hukum merupakan kategori 
maslahah yang dharuriyyah dan maslahah yang hajiyah. Keempat, 
pertimbangan akan adanya suatu kesulitan dalam hidup dan tidak 
dikehendaki oleh syariat dapat dihilangkan jika kemaslahatan itu 
ditetapkan sebagau suatu. 

Metode berfikir Syatibi sebagaimana diatas bagi al-Wa’i 
merupakan titik pembeda dnegan manhaj ushul fikih al-Ghazali dan 
ulama-ulama lainnya. Secara lebih terperinci, al-Wa’i mencatat poin-
point merode berfikir ushul fikih Syatibi sebagai berikut; Pertama, 
berbeda dengan para pengikur kelompok dzahiriyah yang hanya berhenti 
pada teks nash, Syatibi melanjutkan kajiannya hingga melihat ruh syari’ah 
atau aspek terdalam dari suatu nash dalam memutuskan suatu maslahah 
untuk mencapai kemaslahatan manusia. Kedua, Syatibi dalam 
penggunaan metodenya tidak selalu berurutan dan kaku pada peringkat 
masalahah, melainkan menitikberatkan pada aspek esensi suatu 
maslahah. Ketiga, meski Syatibi memberikan porsi besar pada akal, 

 
dalil hukum, dalam hal ini seperti Imam Malik. Ketiga, menerima penggunaanya 

dengan pengertian dekat dengan dalil al-Quran dan al-Sunnah al-Maqbûlah. Keempat, 

menerima penggunaan maslahah mursalah sebagai dalil hukum untuk kemaslahatan 

yang dharûrî saja, dan bukan untuk kemaslahatn level hajjiyat dan tahsiniyyat. Ibid. 85. 
29  Terkait dengan hal demikian, Syatibi menjelaskan adanya dua kemungkinan. 

Pertama, terdapat nash yang mengkonfirmasi atas kemaslahatan yang terkandung oleh 

maslahah baru tersebut, dan kemaslahatan tersebut sejalan dengan syara’ secara 

universal bukan juz’iyyat atau partikular. Kemungkinan yang kedua bisa disebut 

dengan maslahah mursalah, dengan pengertian lain dapat disimpulkan bahwa suatu 

kasus tertentu yang dipandang mengandung kemaslahatan dan sejalan dengan syara’ 

secara universal meski tidak ada penjelasan dalil-dalil nash tertentu, maka maslahah 

tersebut dapat dibenarkan dan karenanya metode itu dapat menjadi teknik penetapan 

hukum. Ibid., 86 



 

 

80 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

tetapi ia tidak membiarkan akal melampaui nash syari’ah dan 
menjadikan syariah sebagi pemandu akal dalam upaya mendapatkan 
kemaslahatan di dunia dan di akhirat. Keempat, terhadap maslahah 
mursalah, Syatibi membaginya dalam tiga bagian yakni maslahah 
mursalah yang eksistensinya diterima oleh syari’ah, maslah mursalah 
yang ditolak oleh syari’ah, dan maslahah mursolah yang tidak ditunjuk 
oleh syari’ah baik menolak maupun menerima. Terhadap yang ketiga, 
Syatibi membaginya lagi kedalam dua jenis yakni adanya nash yang 
menolak dan adanya penerimaan oleh Syari’, inilah yang oleh Syatibi 
disebut dengan istidlal mursal disebut dan dapat penetapan hukum pada 
konteks itu dapat dikembangkan dalam kajian-kajin hukum selanjutnya. 
Kelima, pendasaran maslahah mursalah pada akal, nash, dan teladan para 
pendahulu atau salaf al-sholih. Keenam, Syatibi membedakan antara bid’ah 
dan maslah mursalah, bid’ah terkait dengan amal ibadah, sedangkan 
maslah mursalah digunakan untuk muamalah.  

Dalam hal penggunaan akal secara maksimal sebagai alat untuk 
mempertimbangkan kemaslahatan dalam teknik maslahah mursalah  
merupakan metode yang sangat penting, bahkan menurut Syatibi 
penggunaan akal tersebut merupakan salah satu bentuk kemaslahatan 
tersendiri.   

4. Maqashid Al Syariah; Historisitas dan Metode Penetapanya 
Secara konseptual, terminology maqahid dapat dipahami 

sebagai sesuatu yang dikehendaki dari proses pemberlakukan dalil-dalil 
syari’ah suatu hukum tertentu. Atau juga secara sederhana, maqashid 
merupakan suatu keinginan tercapainya sesuatu yang dikehendaki 
dalam pemberlakukan ketentuan nash-nash syari’ah atas suatu hukum. 
Syari’ah menurut terminologi dalam ilmu fikih berarti hukum-hukum 
yang disyari’atkan oleh Allah SWT pada hamba-Nya, baik hukum 
tersebut bersumber dari nash al-Qur’an maupun sunnah Nabi SAW, 
baik ketetapan, perbuatan maupun perkataannya. 

Sebelum Syatibi, tidak ditemukan definisi yang kongkrit dan 
komprehensif tentang maqasd al-syari’ah. Karya-karya ulama sebelumnya 
lebih banyak mendefinisikan maknanya dengan menggunakan padanan 
bahasa dari maqasid al-syari’ah. Historisitas perkembangan maqashid 
dapat diperiodesasikan sebagai berikut; pertama, adalah masa-masa awal  
perkembangan hukum Islam, seorang ulama bernama Turmudzi al-
Hakim yang disebut-sebut pertama kali mengangkat topik ‘illat, hikmah 
dan rahasia dalam karya yang berjudul al-Hajj wa Asraruha dan al-Sholah 
wa Maqashiduha, dua kitab ini adlah cikal bakal maqashid al-syariah 



 

81  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
secara umum. Selanjutnya ada Abu Bakr al-Qaffal al-Sashi (w.365) 
dengan karyanya Mahasin al-Syara’i fi Furu’ al-Syafi’iyyah Kitab Fi Maqishid 
al-Syari’ah, dan secara khusus pengarang menyebut bahwa kitab 
tersebut dimaksudkan sebagai respon jawaban terhadap pertanyaan 
tentang kebijakan dan keindangan syari’ah Islam. Kedua, periode 
perkembangan maqashid. Era ini muncul Abu al-Hasan al-Amiri 
(w.381), ulama ini bukan dari ahli fikih maupun ushul fikih, ia dikenal 
sebagai ahli kalam dan filsafat. Dalam kitabnya yang membahas tentang 
perbandingan agama yakni al-I’lam bi Manaqib al-Islam, al-Amiri pertama 
kali mencetuskan lima pokok perkara yang harus ditegakkan dalam 
rangka terwujudknya kemaslahatan kehidupan individu dan sosial yakni 
sanksi hukum untuk pembunuhan jiwa, sanksi hukum untuk pencurian 
harta, sanksi hukum untuk pembuka ‘aib, sanksi hukum untuk 
perusakan atau pencelaan kehormatan, dan sanksi hukum untuk 
pelepasan kehormatan dan ketulusan. Periode kedua ini juga muncul 
Imam al-Haramayn ‘Abd al-Malik al-Juwayni. Dari pemikiran al-Juwayni 
ini, melalui karya monumentalnya al-Burhan Fi Ushul al-Fiqh, al-Juwayni 
memunculkan klasifikasi hierarki kebutuhan kemaslahatan yakni 
dharuriyyah, hajjiyah, dan tahsiniyyat. Ketiga, periode pematangan konsep 
maqashid al-syariah. Adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali dengan 
kitabnya al-Mustasyfa fi ‘Ilm al-Ushul. Murid al-Juwayni ini juga dikenal 
sebagai peletak dasar ilmu Ushul Fikih dengan konsepsi maslahah, dan 
ia berhasil menjabarkan konsep dharuriyyah nya al-Juwayni dengan al-
dharuriyat al-khams meliputi agama, jiwa, akal, keturunan dan harta 
sebagai pokok-pokok kemaslahatan yang harus dilindungi oleh Islam. 
Selanjutnya ada al-Amidi, ia ulama yang pertama kali menguji susunan 
dlaruriyat al-khams nya al-Ghazali dalam kitabnya Ihkam Fi Ushul al-
Ahkam, namun ia berbeda dalam menempatkan urutan posisi 
‘keturunan’ sebelum ‘akal’. Ulama berikutnya adalah ‘Izz al-Din bin ‘Abd 
Salam dengan karyanya Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. ‘Izz al-
Din secara detail menjabarkan konsep masalih dan mafasid, yang 
selanjutnya menjadi landasan dalam kajian maqasid al-syari’ah. Keempat,  
kajian maqasid al-syariah mengalami metamorphosis dan menjadi suatu 
bentu kajian tersendiri dalam hukum Islam dengan munculnya pikiran-
pikiran al-Syatibi. Dan dalam sejrah, ia dikukuhkan sebagai pendiri ilmu 
maqasid al-syari’ah, hingga taka da satu pun penkaji maqashid tanpa 
menyebut namnya30. 

 
30 Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas; Figh Al-Aqalliyat dan Evolusi Maqashid Al-
Syari’ah dan Konsep Ke Pendekatan. (LKIS; Yogyakarta. 2010), 190-193 



 

 

82 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

Setelah Syatibi, kajian tersebut mengalami stagnasi cukup lama, 
tak kurang dari enam abad lamanya terpendam, kemudian hadir 
Muhammad Thahir bin Asyur yang mengangkat kembali kajian 
maqashid al-syariah sebagai disiplin keilmuan yang mandiri. Ibnu Asyur 
mengatakan bahwa semua hukum syariah tentu mengandung maksud 
dari syari’, yakni hikmah, kemaslahatan dan manfaat, dan bahwa tujuan 
umum syari’at adalah menjaga keteraturan umat dan kelanggengan 
kemaslahatan hidup mereka 31 . Sejatinya secara esensial apa yang 
dikehendaki dari konsep maqashid bisa kita temukan pada zaman awal 
turunya nash yakni masa Nabi Muhammad SAW. Dalam kitabnya 
Qodlaya Islamiyyah Mu’ashirah al-Fiqh al-Islami Murunatuhu wa 
Tathawuruhu, ‘Ali Jad al-Haq mengemukakan bahwa terdapat empat 
dasar-dasar tasyri’ secara umum di masa Nabi SAW, yakni pertama, 
penerapan hukum yang berangsur-angsur atau tahap demi tahap, baik 
dari aspek waktu maupun model-model hukumya. Kedua, hukum Islam 
diterapkan atas respon kebutuhan manusia atau persitiwa tertentu 
dalam rangka pencapaian kemaslahatan manusia. Ketiga, 
Pemberlakukan hukumnya memiliki prinsip yang meringankan dan 
memudahkan. Keempat, adanya kesesuaikan hukum dengan 
kemaslahatan manusia. Sehingga menurut Jad al-Haq, muara semua 
hukum Islam baik berupa perintah dan larangan adalah bermuara pada 
terwujudnya kemaslahatan manusia, kebahagiaan dunia dan akhirat.32   

Secara umum, maqashid syari’ah Syatibi dibagi dalam dua 
kategori, yakni qashdu al-syari’ dan qashdu al-mukallaf. Yang pertama 
terkait dengan tujuan dari syari’at (maksud Tuhan yang menurunkan 
nash), dari aspek ini Syatibi menjelaskan aspek-aspek yang perlu 
diperhatikan diantaranya adalah aspek terkait muatan dan hakikat dari 
maqashid al-syari’ yang harus dipahami secara mendalam, selanjutnya 
menguasai dan memahami aspek bahasa, dan aspek pelaksanaan 
ketentuan hukum syari’at dalam mencapai kemaslahatan, serta aspek 
pelaksana dari hukum-hukum Allah SWT yang keta’atanya 
membebaskan manusia dari pengaruh negatif nafsyu. Untuk kategori 
selanjutnya yang kedua terkait objek hukum atau orang yang telah 
mampu bertindak secara hukum, dalam hal ini Syatibi menjelaskannya 
dengan pencapaian kemaslahatan kehidupan yang diperoleh dengan 
tiga tingkatan, yakni kebutuhan dlaruriyat, hajjiyat, dan tahsiniyyat. 

 
31 Muhammad aziz, Metode Penetapan Maqasid Al-Syari’ah; Studi Pemikiran Abu Ishaq Al-
Syatibi. (Jurnal Ulul Albab, Vol.14, No.2, 2013), 167 
32 Mawardi,…. 184 



 

83  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
Syatibi Menyusun argumentasinya bahwa kemaslahatan manusia dapat 
tercapai dengan terpenuhinya lima unsur pokok dalam kehidupan umat 
manusia dan kehidupan beragamnya meliputi al-din, al-nafsyu, al-aql, al-
nasl, dan al-mal. Pencapaian lima aspek fundamental itu merupakan 
kebutuhan esensial dan peningkatan kualitas hidup yang pemenuhanya 
diperoleh melalui tiga hierarki, yakni : 

a) Kebutuhan pada tingkat dlaruriyat. Pada level ini, kebutuhanya 
bersifat mendesak dan mendasar karena jika tidak terpenuhi 
maka akan membahayakan keselamatan manusia. Secara 
terperinci, Syatibi mengarahkan kebutuhan dloruriyat pada lima 
aspek yang disebut dengan kulliyat al-khamsah. Hifdz al-Din, 
kebutuhan penjagaan agama yang mencakup norma agama baik 
aspek aqidah maupun muamalah ibadah demi kesucian dan 
kebersihan agama. Hifdz al-Nafs, yakni perlindungan hak hidup 
manusia baik individu maupun kelompok dari semua aspek 
keamanan dan keselamatanya, termasuk menghindarkan dari 
penyakit menular, konflik dan perang, serta hukuman bagi pelaku 
pembunuhan. Hifdz al-Aql,  dimaksudkan pada pemenuhan 
kebutuhan perlindungan manusia dari cacat aqal, potensi yang 
menghambat daya pikir dan kreativitas dan pengaruh lain yang 
merusak akal seperti minuman keras dan narkotika. HIfdz al-Nasl, 
menjaga kelangsungan generasi umat manusia dengan memberi 
kemudahan dalam menjalankan pernikahan, menghindari 
kebijakan yang dapat mengancam kelangsungan hidup dalam 
kesehatan seperti vasektomi dan tubektomi. Dan hifdz al-Mal, 
kebutuhan ini menyangkut perlindungan hak milik pribadi dan 
keamanan harta benda. 

b) Kebutuhan tingkat hajjiyat. Ini adalah level sekunder yang 
pemenuhannya juga penting meski tidak secara langsung 
mengancam kelangsungan hidup manusia, namun jika tidak 
terpenuhi dapat mendatangkan kesulitan. Syari’ah sangat 
berkepentingan dalam menghindarkan manusia atau pemeluknya 
terhadap kesulitan-kesulitan hidup, seperti hukum rukhshah atau 
kelonggaran-kelonggaran saat mendapat kesulitan tertentu. 

c) Tingkat tahsiniyyat. Pemenuhan kebutuhan pada level ini bersifat 
penyempurnaan dari hierarki sebelumya. Kategori ini adalah 
terpenuhinya kesempurnaan dalam kehidupan manusia seperti 
terwujudnya akhlak yang mulia. Kebutuhan tersebut menjadi 
sangat penting dalam rangka meningkatkan harkat dan martabat 



 

 

84 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

seseorang dalam bermasyarakat atau bersosial maupun 
dihadapan Allah SWT. 
Menurut Syatibi, kelima unsur pokok tersebut dan tiga tingkat 

pemenuhannya tidak dapat dipisahkan antara satu dengan lainnya, 
kategori hajjiyat adalah penyempurna tingkat dlaruriyat, dan tingkat 
tahsiniyyat atau takmiliyyat merupakan penyempurna dari tingkat 
diatasnya yakni hajjiyat. Dengan demikian, maqasid al-syari’ah untuk level 
dlaruriyyat adalah kebutuhan yang fondasional bagi terpenuhinya lima 
unsur tadi pada tingkat hajjiyat dan tahsiniyyat.33. 

Selanjutnya, dari penjelasan historisitas dan konsepsi diatas, 
adalah bagaimana metode penerapannya, teknis operasionalisasi dari 
maqasid al-syari’ah. Syatibi dalam hal ini menjelaskanya melalui empat 
tahap operasional yang harus ditemput, antara lain34: 

a) Mujarrad al-Amr wa an-Nahy al-Ibtida’i  al-Tasyri’. Pada tahap ini 
diperlukan pemahaman untuk menangkap makna eksplisit dari 
perintah dan larangan pada dalil atau nash yang esksistensinya 
ada secara mandiri (ibtida’). Metode ini dapat dikategorikan 
sebagai kajian literal nash yang dibingkai dengan pemahaman 
bahwa setiap perintah larangan pasti didalmnya terdapat unsur 
kemaslahatan, dan setiap larangan pasti mengandung mafsadat. 
Dari uraian tersebut, sebenarnya Syatibi mensyaratkan dua hal, 
yakni terkait pada uraian pertama mensyaratkan nash tersebut 
bukan hanya sebagai penguat (bukan ibtida’i atau mandiri) saja 
tidak dapat digunakan dalam metode ini. Selanjutnya nash yang 
dipahami mafhum nushuh seperti mafhum muwafaqah dan 
mafhum mukhalafah maupun dipahami melalui kaidah-kaidah 
fikih seperti kaidah ma la yatimmu wajib illa bihi fa huawa wajib dan 
lainnya tidak dapat digunakan sebagai metode menetapkan 
maqasid al-syari’ah. 

b) Memperhatikan konteks ‘illat dari setiap nash perintah dan 
larangan. Metode ini difokuskan pada pelacakan ‘illat dibalik 
perintah dan larangan. Syatibi bukanya mendasarkan ‘illat pada 
maqasid, melainkan posisi ‘illat sebatas isyarat untuk 
mengarahkan pada maqashid. Yang menjadi maqashid adalah 
muqtada al-illal atau konsekwensi ideal dari ‘illat tersebut. Dalam 

 
33 Tanzah Dona Pertiwi, Menggali Konsep Maqashid Syar’iah; Perspektif Pemikiran Tokoh 
Islam, (JEI; Jurnal Ekonomi Islam Universitas Airlangga Surabaya, Vol.10, No.01, 
2024), 814 
34 Aziz,.. 171 



 

85  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
hal mehamai ‘illat, maka seorang mujtahid haruslah bersikap 
hati-hati dan tidak gegabah serta spekulatif mmemutlakan klaim 
bahwa yang dekehendaki Allah SWT adalah begini dan begitu. 
Sikap tersebut berlaku terhadap kategori ‘illat ghairu ma’lumah 
(‘illat yang belum diketahui), mengingat bisa jadi ‘illat itu bukan 
merupakan maqsud al-syari’. 

c) Tidak adanya keterangan nash (Shukutu al-Syari’). Artinya suatu 
perkara atau peristiwa belum ditemukan dalil nashnya, baik 
yang berdimensi ubudiyyah maupun mu’amalah. Terhadap 
perkara yang tdak ditemukan nash syari’ah nya ini dipetakan 
pada dua jenis. Pertama, bisa jadi ketidak adanya nash terhadap 
perkara tersebut memang belum ada kebutuhan, untuk upaya 
mengetahui dan menetapkan maqashid nya adalah dengan 
mengembalikan furu’ pada ushul yang memiliki relevansi, atau 
dengan cara melakukan penelusuran nash-nash yang terkait 
dengan metode induktif atau istiqra’ ma’nawi. Kedua, suatu 
perkara yang tidak ada keterangan nas tapi dimungkinkan 
pernah ada di masa tasyri’, perkara tersebut meliputi perihal 
ubudiyyah.  

Catatan Akhir 
Beritik tolak dari uraian pemikiran Syatibi baik menyangkut 

historisitas, konsepsi dan teknis operasionalnya memberikan 
pengkayaan bagi khazanah pemikiran Islam dan tentu saja memberikan 
terobosan jalan keluar atas kejumudan paradigmatik terhadap 
penggunaan ushul fiqh dan produk hukumnya dalam mendialogkanya 
dalam bingkai realitas kehidupan umat Islam. Tawaran metode baru 
yang lebih aplikatif dengan pendekatan normative-pragmatis menurut 
Ghazali Said, Syatibi membuka wacana kritis para pemikir Islam dan 
pembaharu dalam generasi-generasi selanjutnya untuk mendialogkan 
nash dan realitas dalam bingkai maqasid syari’ah sehingga terjadi 
interaksi yang lebih harmonis. 

Ali Harb mengenalkan istilah qiraatulul hayy, yakni membaca 
sesuati yang belum terbaca oleh generasi sebelumnya, sehingga akan 
muncul ide dan gagasan yang inovatif dan usaha-usaha renovatif. Dan 
selanjutnya layak untuk ditulis kembali apa yang diungkapkan Ibnu 
Taimiyyah saat menjelaskan model hubungan antara kita sebagai 
penafsir dengan teks nash. Seandainya kita mendapatu suatu keganjilan 
dalam proses interaksi itu, maka hanya ada satu kepastian dan dua 
kemungkinan. Kepastian yang satu itu adalah kebenaran dari manshush 



 

 

86 

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

 

ilahiyyah atau qasdu al-Syaari’, karena kebenaran itu bersumber dari yang 
Maha Benar. Sementara untuk dua kemungkinya adalah pertama 
kurang tepatnya metododologi yang digunakan dan kemungkinan 
selanjutnya adalah daya nalar digunakan kurang proporsional sehingga 
harus ditingkatkan. 

Daftar Rujukan 

Amursid, Muhammad, Hermenutika Al-Qur’an Al-Syatibi; Telaah Gagasan 
Al-Syatibi Tentang Signifikansi Ke-Araban Al-Qur’an, Jurnal 
Analisis, Volume XVI, Nomor 2, Desember 2016. 

Aziz, Muhammad, Sholihah, Metode Penetapan Maqashid Al Syariah; Studi 
Pemikiran Abu ishaq al Syatibi. Jurnal Ulul Albab, Volume 14, 
Nomor 2, 2013. 

Fathurrozi, Abul Qasim asy-Syatibi; Perjalanan Ilmiah, Karya, dan 
Karamahnya. https://islam.nu.or.id/ 15/10/20224. 

Fawaid Fuad, M, Asy-Syatibi dan Konsep Istiqra; Ma’nawi; Sebuah Upaya 
Pengembangan Hukum Islam. Jurnal As-Salam, Volume III, 
Nomor 1, 2013. 

Hakim Habibi, ML, Hermenutika Dalam Kajian Islam. Fikri; Jurnal kajian 
Agama, Sosial dan Budaya, Volume 1, Nomor 1, 2017. 
https://doi.org/10.25217/jf.v1i1.13. 

Irawati, Konsep Bid’ah Menurut Imam Al-Syatibi, Thesis, UIN Imam 
Bonjol, Padang, 2022. 

Imron Rosyadi, Pemikiran Asy-Syatibi Tentang Maslahah Mursalah, 
(Universitas Muhammadiyah Surakarta), 

Jonwari, Zainuddin Faiz, Konsep Tafsir dan Takwil Dalam Perspektif As-
Syatibi, Jurnal Lisan Al-Hal, Volume 14, Nomor 2, 2020. 

K.Hetti, Phillip, History of The Arabic, London:  The Macmilian Press, 
1974. 

Mashudi, Kontribusi Metode Istiqra’ Dalam Program Vasektomi, (Jurnal 
IQTISHAD, Volumen 4, Nomor 2, 2017 

https://doi.org/10.25217/jf.v1i1.13


 

87  JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 

Ahmad Zainuddin   

 
Mawardi, Ahmad Imam, FIQH MINORITAS, Fiqh Al-Aqalliyat dan 

Evolusi Maqashid Al-Syari’ah dari Konsep ke Pendekatan. LKIS; 
Yogyakarta, Cet.I, 2010.  

Mawardi Djalaluddin, Muhammad, Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi 
Dalam Kitab Al-Muwafaqat, Jurnal Al-Daulah, Volume 4, No.2, 
Desember 2015. 

Rozali, M, Metodologi Studi Islam. PT. Rajawali Buana Pusaka; Depok, 
Cet.I, 2020. 

Said, Imam Ghazali, Kitab-kitab Karya Ulama Pembahari; Biografi, 
Pemikiran dan Gerakan. PT. Duta Aksara Mulia; Surabaya, 2017. 

Tanza Dona Pertiwi, Sri Harianingrum, Menggali Konsep Maqashid 
Syariah; Perspektif Pemikiran Tokoh Islam. JIEI; Jurnal Ilmiah 
Ekonomi Islam, Universitas Airlangga Surabaya, Volume 10, 
Nomor 01, 2024. 

Thalhah, Imam Syatibi, Biografi dan Pemikirannya. Dalam Jurnal Al-Turast, 
Volume 10, Nomor 3, 2004. 

 

  


