Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi;
Kajian Metodologi Studi Islam

Ahmad Zainuddin
Universitas Kiai Abdullah Fagih, Gresik
E-mail: zain.nanta@gmail.com

Abstrak: Studi Islam mernpakan kajian keislaman dengan objek
materi ajaran-ajaran agama dan fenomena keberagamaan masyarakat.
Teori dan metode yang digunakan pun bersumber dari berbagai disiplin
i, baik doktrinal-normatif manpun yang bersifat historis-empiris.
Dua pendekatan itu telah banyak dilaknkan oleh tokoh pemikir
muslin dunia dengan berbagai disiplin ilmunya, sebingga kajian studi
Islam juga dapat dilakukan melalui studi pemikiran para tokoh dalan
perspektif metodologis. Salab satn pemikir muslim yang memiliki
sumbangsib besar dalam diskursus huknm Lslam adalab Abu Ishag Al-
Syatibi. Paper ini merupakan hasil penelitan knalitatif dengan metode
literatur review atas berbagai artikel hasil penelitian dan pemikiran yang
sudah ada tentang Abu Ishag Al-Syatibi. Tulisan ini difokuskan pada
tela’ah biografi, karya-karyanya dan metode-metode yang digunakan
dalam kajianya sebagai bagian kontruksi berfikirnya. Al-Syatibi juga
melabirkan banyak karya dari disiplin ilmn babasa dan ushul figh. Al-
Syatibi juga nlama yang mampu mengkonseptnalisasikan maqasid
syari'ab Secara baik dan lnas yang menggunakan metode hermenntik,
istiqra’ ma'naqi dan maslahabh mursalah. Dari pemikiranya inilab,
kemndian konsep magqasid berkembang lnas dan diaplikasikan dalam
banyak kebidupan modern umat islam.

Keyword: Metodologi Studi Islam, Abn Ishag Al-Syatibi, dan
Magasid Syari’ah.

Pendahuluan

Dalam hubunganya dengan studi Islam, maka metodologi
dapat dipahami sebagai kajian-kajian terkait model-model metode yang
dapat diaplikasin pada Studi Islam. Syari’ati dalam bukunya
menjelaskan bahwa terdapat empat pokok kajian dalam metode studi
Islam yakni; Pertama, mengenal Allah SWT lalu membandingkan-Nya
dengan Tuhan pemeluk agama-agama yang lain; Kedua, studi terhadap
Al-Qur’an, selanjutnya membandingkanya dengan kitab-kitab suci
sumber ajaran agama-agama lain yang termasuk dalam kitab samawi;
Ketiga, mempelajari sejarah Nabi Muhammad SAW sebagai utusan
Tuhan lalu membandingkan-nya dengan para tokoh pembaharu yang
memiliki kontribusi dalam perubahan besar kehidupan manusia; dan

JADID: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication
Volume 04, Nomor 02, September 2024; p-ISSN: 2828-7797; e-ISSN: 2828-917X; 67-87


mailto:zain.nanta@gmail.com

Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

keempat, melakukan kajian terhadap para pemuka agama maupun
aliran-aliran pemikiran lainnya'.

Dengan demikian, studi pemikiran tokoh dalam disiplin ilmu
tertentu melalui karya-karyanya merupakan bagian dari khazanah
metode studi Islam. Dengan memahami pemikiran tokoh tertentu, kita
dapat memperkaya metode atau cara baca terhadap teks agama maupun
fenomena keberagamaan dalam Islam.

Salah satu tokoh memiliki kontribusi besar dalam khazanah
pemikrian Islam terutama di bidang hukum Islam adalah Abu Ishaq Al-
Syatibi. Pemikiran ulama yang lahir dari Andalusia spanyol ini mampu
mengexplorasi ushul figh yang selama ini dianggap paripurna.
Pengakuan atas ketokohanya berdatangan dari kalangan pembaharu
Islam disertai anjuran ataupun saran agar karya-karya Al-Syatibi
dijadikan refrensi untuk sampai kepada pemahaman Islam yang lebih,
serta memberi jawaban-jawaban atas dinamika masyarakat modern
melalui hukum-hukum Islam.

Biografi Al-Syatibi

Adalah seorang pakar di bidang Ushul Figh bermadzhab Maliki
berasal dari andalusia (wilayah yang saat ini menjadi negara otonom
Spanyol), ia dikenal dengan nama Al-Syatibi’. Nama lengkapnya adalah
Abu Ishaq Ibrabim bin Musa bin Mubammad al-Lakbmi al-Syatibi. Tidak ada
sumber yang menyebutkan tentang tanggal lahirya, Syatibi kerap
dikaitkan dengan Sativa atau Syatiba (Xatiba atau Jativa), sebuah kota di
Andalusia Timur’, asumsinya Syatibi lahir atau paling tidak pernah

M. Rozali, Metodologi Studi 1slam Dalam Perspektif Multidisiplin Keilmnan, (Depok; PT.
Buana Rajawali, 2020), 17

2 Bedakan nama al-Qasim bin Firrub bin Khalaf bin Abmad al-Riyani al-Dbarir al-Syatibi al-
Andalusi, dikenal dengan nama Imam Al-Syatibi yang dikaitkan dengan nama Xativa,
kota di Spanyol. Lahir pada 538H, Imam Al-Syatibi adalah salah satu nama imam
gira’at yang popular dan menjadi rujukan bagi generasi setelahnya. Diantara karyanya
yang terkenal adalah Matan Syatibi atau Hirg al-Amani wa Wajh al-Tabani fi al-Qira’at
al-Sab’i. Lihat M. Fahrurrozi, Abu al-Qasim al-Syatibi; Perjalanan ilmiah, Karya dan
RKaramabnya, (islam.nu.or.id, 24 Februari 2020)

3 Orang-orang Romawi menyebutnya dengan Saezabis, sebuah kota yang termasuk
wilayah Valencia, terletak dibagian timur Spanyol. Kota ini sangat terkenal dengan
industri kertasnya yang dickspor ke berbagai belahan dunia termasuk Mesir, selain
memenuhi permintaan dari segenap penjuru Spanyol. Di masa kekuasaan Islam, kota
kedua terbesar ini adalah kerajaan tersendiri yang pada akhir abad XI dibangun .4bdu/
Agziz al-Hafid al-Mansur Ibn Abi Amir, namun direbut lagi oleh pasukan Kristen dengan

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 08


http://www.islam.nu.or.id/

Ahmad Zainuddin

tinggal di sana. Dia meninggal pada hari Selasa, 8 Sya’ban 790H atau
1388M dikebumikan di Granada®.

Al-Syatibi hidup di era Sultan Muhammad V, A~Ghani Billah
(1354-1359) yakni era keemasan Bani Ahmar’. Granada saat itu adalah
pusat perhatian sarjana-sarjana dunia Islam utamanya dari Afrika Utara.
Para ilmuwan yang tercatat pernah ke Granada diantaranya Ibnu
Khaldun dan Ibn al-Khatab. Secara umum Granada merupakan
lambang kemajuan dinasti Islam lainnya. Stanley Lane Poole
menggambarkan kemajuanya bagaikan surga yang memberikan
berbagai kesenangan dan kenyamanan®. Namun, seperti juga dinasti
Islam lain, Granada mulai mengalami berbagai goncangan, perpecahan
dan pertentangan mulai tumbuh dimana-mana. Lisanuddin al-Khatib
sebagaimana dikutip Abu# al-Ajfan menyebutkan pada masa Syatibi,
kehidupan politik di Granada mulai tidak stabil. Diluar situasi politik,
perkembangan keilmuan di Granada terus berkembang, dua buah
Yayasan keilmuan yakni Yayasan Masjid besar menyelenggarakan kajian
materi di mana Abi Said Farraj Ibn Lubb menjadi salah satu gurunya,
dan Yayaysan Nashriyyat yang didirikan Sw/tan Abn Hajjaj Y usuf dimana
Perdana Menteri Abi Na'im Ridlwan menjadi pelindung yayasan
tersebut’.

Masa kesultanan Gani Billah, Ulama-ulama ahli figh memiliki
kedudukan dan pengaruh yang besar dalam percaturan politik elit.
Realitas tersebut adalah ciri khas pada sejarah kekuasaan Islam di
Andalusia, dan kondisi tersebut menjadikan madzhab Maliki sebagai
madzhab resmi negara. Meski demikian, masyarakat Granada tidak
sekonservatif para elit ulamanya pada tingkat elit, mereka lebih inklusif
dan fleksibel karena pergaulanya dengan orang-orang Kristen yang kuat
baik dalam hal hubungan bisnis maupun sosial.

Kedekatan ulama-ulama ahli dengan elit kekuasaan
menimbulkan banyak kritik dan pertentangan dari ulama-ulama lain di
luar kekuasaan, kritik terhadap mereka juga disebabkan pada ulama
pendukung kekuasaan kerap memberikan fatwa-fatwa yang cenderung

pengusiran orang-orang Islam dari kota di penghujung 1247. Lihat Philip K.Hetti,
History of The Arabic, London: The Macmilian Press, 1974), 363-364.

* Imam Ghazali Said, Kitab-kitab Karya Ulama Pembaharn, Biografi, Pemikiran &
Pergerakan, (Surabaya, PT. Duta Aksara Mulia, 2017), 117

> Ibid., 117

¢ Thalhah, Imam Syatibi, Biografi dan Pemikiranya, (Jurnal Al-Turast, Vol 10, No.3,
September, 2004), 264

7 Ibid.

69 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

tekstual atau literal, kiritik itu disampaikan misalnya oleh Ibn Barrajan.
Dinamika inilah yang kelak cukup memberikan pengaruh pada
pemikiran Syatibi. Meski Mubammad Makbhluf menjadikan Syatibi
sebagai ulama Maliki pada tingkatan 16 cabang Andalus, sikap Syatibi
tetap menghargai mereka yang mengikuti madzhab Hanafi atau
madzhab lainnya yang kala itu kerap mendapat kritikan, bahkan pada
kesempatan-kesempatan lain, Syatibi tak segan-segan memberi pujian
pada pemikiran Abu Hanifah dan ulama lainnya. Sebagaian isi dari
Kitab al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah karya Syatibi ditengarai sebagai
upaya menjembatani ketegangan pemikrian antara Ulama-ulama
bermazhab Maliki dan Hanafi. Syatibi juga tercatat pernah berbeda
pendapat bahkan menentang pemikiran Ulama Granada terkait
persoalan bid'ah, Syatibi meluruskan dan mengembalikan bid'ah ke
sunnah dan mengajak orang-orang kembali pada jalan yang benar®.

Al-Syatibi  menempuh  pendidikan  dengan mula-mula
mempelajari bahasa dan ilmu gramatika arab. Penguasaan bahasanya
diperoleh dari Abu ‘Abdullah Mubammad ibn Ali al-Fakbkar al-Ibiri
(w.1353 M/754 H) dan Abu al-Qasim al-Syarif al-Sabti (w.1358-760H),
dan menguasai kitab Sibawaih dan Alfiah Ibn Malik dari Abu Ja far Abmad
al-Syarkaw:. Syatibi juga mempelajari kitab Hadits a/-Jami’ al-Shabib al-
Nukhari dan al-Muwatta’ karya Imam Malik dari Syamsuddin al-Tilmisani.
Ia menguasai ushul fikih dari Abu Abdillah Mubammad ibn Abmad al-
Maggari dan Abu Abdillah Mubammad ibn Abmad al-Syarif al-Tilmisani
yang bermadzhab Maliki, yang memiliki karya terkenal yakni Miftah al-
Ushul fi Bina’ al-Furu’ ‘ala al-Ushul. Al-Tilmisani juga dikenal ahli filsafat
dan mengajarkan murid-muridnya pemikiran Ibn Sina dan Ibn Rusyd,
sehingga Syatibi dapat dipastikan juga mendalami kedua pemikiran
filsafat tersebut. .Abu al-Afjan menyebutkan bahwa Syatibi menguasai
fikih dan ushul fikh tak kurang dari 255 gurunya’.

Melalui  dua gurunya yakni Abu Al al-Manshur
(w.1369M/770H) dan  al-Syarif al-Tilirisani, Syatibi mempelajari
pemikiran-pemikiran Mw'tazila dan pemikiran rasional lainnya.
Kemudian dari Abu Ali al-Manshur, Syatibi mengenal dan mempelajari
ilmu kalam perspektif Mu’tazila dalam kitab A/-Dalail, juga bidang
ushul fikih dalam kitab A/LMu'tamad karya Abu al-Husayn al-Bashri.".

8 Said, 120

9 Ibid.

10 Muhammad Mawardi Jalaluddin, Pewikiran Abu Ishag Al-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafagat, (Jurnal al-Daulah, Vol4/No.2/Desember 2015), 289

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 (0



Ahmad Zainuddin

Syatibi termotivasi mempelajari ushul fikih berawal dari kegelisahanya
terhadap perubahan-perubahan sosial masyarakat di berbagai bidang
yang tak cukup mampu dijawab melalui hukum-hukum fikih saat itu.
Selain itu, kegelisahan Syatibi juga dipicu berkembangnya sikap #zuru’ah
al-khilaf atau adab al-khilaf yakni bentuk inklusifitas atas keragaman
perbedaan jawaban atas persoalan-persoalan yang muncul. Menurut
Syatibi, sikap tersebut kerap mejadikan persoalan-persolan yang
dihadapi tidak terjawab dan semakin tidak jelas. Bahkan bagi Syatibi,
sikap itu menandai tidak adanya spirit, formalism ketetapanya menjadi
absurd (baca; ngambang). Bagi al-Syatibi, keputusan hukum seperti itu
keluar dari fakta akan kebutuhan atas regulasi-regulai dalam mencapai
kemaslahatan dan kemudahan dalam kehidupan umat. Dua karya
Syatibi yakni Mwuwafagat dan I'tisham merupakan jawaban dan refleksi
pemikirannya atas kegelisan diatas.

Persinggungan fatwa-fatwa Syatibi dengan ulama-ulama lain
yang notabenenya dekat dengan kekuasaan menempatkanya sebagai
tokoh yang kontroversial daan bahkan menempatkan sebagai seorang
oposan atau oposisi, hal ini tergambar dalam manuskripnya yang
terkumpul dalam kitab a/-Fatawa''. Penolakan Syatibi terhadap fatwa-
fatwa ulama terkait tasawuf dan fikih antara lain perfama, fatwa ulama
yang mewajibkan ritual tertentu pada ibadah shalat, padahal pewajiban
dalam ajaran tasawuf tidak sama kedudukan hukumnya dengan wajib
menurut fikih. Kedna, ulama saat itu mengharuskan prilaku zuhud dan
berlaku bagi semua muslim, sementara fikih tidak pernah menjadikan
sikap zuhud sebagai sesuatu yang waji bagi setiap muslim. Kezzga,
penempatan dan ketaatan berlebihan atas superioritas seorang
pemimpin tarekat atau mursyid dibanding ulama-ulama pemimpin
berbagai madzhab fikih. Bahkan, terkait adanya praktek penyebutan
dan pemujaan pada seorang Sultan dalam do’a juga ditentang Syatibi, ia
menilai bahwa praktek-praktek itu adalah ibadah yang bernuansa
politis'*.

Dalam berbagai sumber menyebutkan bahwa Syatibi memiliki
beberapa murid antara lain Abu Abdullah al-Bayan,i Abu Bakar al-Qadl,
dan Abu Yahya ibn Ashim. Nama terkahir tercatat pernah menjabat
sebagai Hakim Agung Granada, karyanya Tubfah al-Hukkam adalah
kompilasi hukum fikih dan menjadi rujukan hakim-hakim. Ibn Ashim
juga membuat ringkasan , a/-Muwuwafaqat karya Syatibi. Selain ketiga nama

11 Said, 122
12 Thid, 123.

71 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

tersebut, Syatibi juga memiliki murid lain seperti Abu Abdullah al-Mijani
dan Abu Jafar, nama terakhir merupakan murid Syatibi yang cerdas,
dimana Syatibi sering membacakan beberapa masalah yang akan
ditulisnya dalam a/-Muawafagat”.

Karya-Karya Al-Syatibi

Al-Syatibi telah menuliskan pemikiranya baik dalam buku-buku
yang telah tercetak maupun berbentuk manuskrip atau kumpulan
naskah-naskah yang belum terbukukan dan belum tercetak. Tercatat
dari berbagai sumber, karya-karya Syatibi yang dicatat oleh Abmad al-
Rasyuni dalam bukunya mam al-Syatibi’s Theory of the Higher Objectives and
Intens of Islamis Law, antara lain Unwan al-Ta'rif bi Asrar al-Taklif, al-Ifadat
wa al-Insyadat, al-Majalis, al-I'tisham, al-Muwafagat Unwan al-Ittifaq fi Llm al-
Istigag, Ushul al-Nabw dan Syrah Alfiyah Ibn Malif". Dalam kitab a/-
I'tisham, Syatibi memaparkan secara jelas dan mendalam tentang bid'ab
baik dari sisi pandangan pemegang dan pelaksana bid'ah itu sendiri.
Syatibi mengelompokkan perbuatan bid'ah pada dua kategori, yakni
bid'ah hagiqi dan bid'ah idbafi”.

Terdapat pula sebuah kumpulan catatan tentang kedokteran
yang ditengarai adalah karya Syatibi, dokumen tersebut tersimpan di
perpustakaan Universitas Leiden. Dan yang cukup penting dari warisan
karya intlektual Syatibi adalah fatwa-fatwanya yang oleh Kbhalid Mas'nd
dijadikan penelitian yang didapatkan dari A/~Wansyarisy al-Miyar al-
Maghribi, Lopez Ortis; Fatawa Granadians, dan rujukan-rujukan tertentu
kepada fatwa-fatwa Syatibi dalam a/-Muwuwafaqat, al-I'tisham, dan Nayt at-
Ibtihaj. Khalid Mas’ud mengumpulkan 40 fatwa Syatibi dari ketiga

13 Thalhah, 267.

14 M. Amursyid, Hermenentika Al-Qur'an Al-Syatibi; Telaah Gagasan al-Syatibi tentang
Signifikasi Ke-Araban al-Qur’an, (Jurnal Analisi, Vol.XVI, No.2, 2016), 174.

15 Yang dimaksud dengan bid'ah haqigi adalah bid'ah yang sama sekali tak mempunyai

dalil dari al-Qur’an, hadis, ijma’ serta dalil-dalil yang dapat diterima. Sementara bid'ab
idhafi ialah yang apabila dilihat dari salah satu aspek, ia termasuk sunnah karena
didasarkan kepada dalil, dan jika dilihat pada aspek lainya, ia adalah perbuatan bid'ab
karena bersandar kepada sesuatu yang tidak jelas, bahkan tak memiliki dasar sama
sekali. Syatibi dalam hal ini berbeda dengan ulama-ulama lain, ia tidak setuju dengan
pembagian bid'abh hasanah dan dbalalah, dan pembagian kepada hukum yakni bid'ah
wajib, bid'abh sunnab, bid'ah mubab, bid'ah makruh, dan bid'ah yang haram. Lihat Irawati,
Konsep Bid'abh Menurnt Imam Al-Syatibi, (Thesis, UIN Imam Bonjol; Padang, 2022),
Abstract.

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 (2



Ahmad Zainuddin

sumber tadi yang selanjutnya dikategorikan dalam beberapa bidang
keilmuan seperti teologi, tafsir, keluarga, kesucian dan shalat, perceraian
dan pewarisan, pajak, zakat, kontrak, penjualan, sewa-menyewa,
kemasyarakatan, dan kekuasaan'®.

Pada jilid ke satu dan dua dari empat jilid kitabnya yakni
Muwafagat, Syatibi sangat komprehensip membahas masalah magasid
syari’ah. Menurutnya, terdapat hubungan prinsipil (mabda) antara
syari’ah’ atau subjek hukum dan perbuatan mukallaf atau obyek
hukumnya yang menjadikan suatu hukum itu ada. Saat teks (nash)
dilihat dan dijadikan sumber oleh seseorang (mukallaf) yang dibatasi
oleh ruang dan waktu, maka untuk pertama kali yang perlu dilakukan
aialah menela’ah aspek tujuan (waqasid) syar’ahnya dahulu dan
selanjutnya mengaitkannya dengan perbuatan tersebut. Selanjutnya
pada tahap akhir ialah menarik nash syari’ah sebagai postulat yang
memperkuat. Dengan begitu, potensi kesalahan-kesalah dalam
membuat keputusan hukum akan dapat diminimanilisir dengan model
berfikir tersebut. Mengingat setiap persoalan terposisikan dengan sudut
pandang yang tepat, selain tiu juga tidak akan muncul kefakuman
karena permasalahan itu sebelumya belum pernah terjadi'’. Memang
sejatinya tidak mudah memahami kitab a/Muwafagat. Kesulitan itu
karena pada kenyataanya kitab tersebut tidak bukan hanya membahas
kaidah-kaidah dan dalil-dalil ushul fikih semata, melainkan sarat dengan
pembahasan aspek teologis, filosofis, dan bahkan aspek mistik.
Konstruksi pemikiran itu oleh penulis dimaksudkan sebagai pengisi
kembali kerangka teoritis pemikiran-pemikiran dalam hukum islam'.

Pemikiran Al-Syatibi

Dalam konteks kajiak metodologi studi Islam, maka pemikiran
Syatibi tentu tidak bisa hanya dibaca dalam diskursus hukum Islam atau
ushul figh semata. Melihat karya-karya intlektual diatas, pemikiran
syatibi juga enyangkut tafsir dan kajian bahasa. Artikel ini secara sengaja
menjelaskannya dalam beberapa poin pokok-pokok pemikrian Syatibi
yang diulas oleh banyak penulis dalam kajian displin ilmu tertentu,
terutama yang paling banyak ditemukan adalah kajian hukum Islam
perspektif Syatiibi.

16 Thalhah, 268
17 Said, 127
18 Djalaluddin, 294.

73 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

1. Metode Hermenutika Al-Qur’an

Dalam diskursus kajian hermenutika'’, pemikiran Syatibi terkait
dengan kebahasaan Al-Qur’an merupakan point penting hermenutika
al-Qur’an Syatibi. Syatibi menempatkan status bahasa Al-Qur’an
sebagai sesuatu yang urgent dan tahap awal sebelum berinteraksi secara
mendalam dengannya. Hal yang menjadi kegelisahan Syatibi ketika
menelurkan gagasan menempatkan penguasaan bahasa Arab* dalam
studi Al-Qur’an merupakan respok terhadap fenomena disekitarnya
yang melakukan kajian tafsir dan penggunaan maksa al-Qur’an dengan
menanggalkan identitas ke-araban. Saat itu banyak kalangan ulama yang
menurut  Syatibi menafsitkan  al-Qur’an  cenderung  dengan
memanipulasi atau otak-atik bahasa yang mereka pahami secara
dangkal, artinya tidak berlandaskan pada kaidah-kaidah bahasa
semestinya yang terkandung dalam bahasa Arab sebagai bahsa al-
Qur’an.

Orientasi objektif kebahasaan pada ke-araban Al-Qur’an (baik
bahasa, lokalitas soiso kultur bangsa Arab) adalah tahap mula-mula saat
memahami Al-Qur’an secara mendalam dan utuh. Syatibi dalam
konteks ini mengajak terlebih dulu merasakan cita rasa bahasa atau
aspek psikologi dari bahasa. Pemikiran hermenutik tersebut
terkonfirmasi dalam teorinya Fredrich Scheiemacher yang menggunakan
prinsip garamatika dan psikologi dalam teori hermeneutikanya. Ketika
teks ingin kita baca dan pahami, maka terlebih dahulu haru memahami

19 Hermeneutika adalah ilmu dan seni untuk memahami atau menginterpretasikan
teks, kitab suci, atau perbuatan seseorang. Hermeneutika juga dapat diartikan sebagai
aliran filsafat yang mempelajari hakikat memahami sesuatu. Kata hermeneutika
berasal dari bahasa Yunani, yaitu hermeneuin yang berarti menafsirkan. Istilah ini
diperkenalkan dalam buku Peri Hermeneias karya Aristoteles. Beberapa aliran
hermeneutika di dunia barat; Hermeneutika reproduktif-empatis-psikologistis
Friedrich Schleiermacher, Hermeneutika reproduktif-empatis-epistemologis Wilhem
Dilthey, Hermeneutika ontologis Martin Heidegger, Hermeneutika filosofis Hans-
Georg Gadamer. Dalam konteks Islam, hermeneutika merupakan metode, teori, dan
filsafat yang digunakan untuk memahami teks Al-Qur'an. Hermeneutika muncul
ketika sulit dalam memahami dan menjelaskan Al-Qur'an, ditetfjemahkan, dan
ditafsitkan. Lihat M. Lugmanul Hakim Habibie, Hermenentika Dalam Kajian Islam,
(Jurnal Fikri, Volumen 1, Nomor 1, 2017).

20 Syatibi menjelaskan sebuah fakta bahwa syariat islam diturunkan dengan bahasa
Arab di daerah yang menggunakan bahasa Arab dan dibawa oleh utusan dari bangsa
Arab. Syatibi mengatakan, “Sesungguhnya syariat yang penuh berkah ini berbahasa
Arab, tidak ada tempat di dalamnya bagi lisan non-Arab,” Amursyid, 180

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 74



Ahmad Zainuddin

bahasa teks tersebut agar dapat mengerti maksud dari teks. Sejatinya,
pemikiran Syatibi terkait orientasi terhadap maqasid adalah sebuah
proses pemahaman relasional yang menyeluruh atau holistic baik dari
aspek teks (bahasa dan struktur kalimat), pengarang, audiens, dan juga
aspek indicator-indikator lainnya.”

Selain prasyarat penguasaan bahasa Arab, Syatibi juga
mengajukan metode pemikiranya dalam penafsiran teks-teks Al-Qur’an
dengan dua komponen sebagai prasyarat mufassir. Pertama, seorang
pengakji al-Qur’an harus memahami aspek kesejarahan yang menjadi
latar berlakang suatu nash. Menurut Syatibi, potensi ketidak akuratan
hasil kajian seorang mufassir jika tidak lebih dulu meamahami proses
transmisi asbabun nuzul suatu nash. Dan produk penafsiranya akan
lemah karena nilai otensitasnya tida terjamin, sebab didasarkan pada
proses yang kabur dan terputus dari akar historisitas teks atau nash.

Kedua, seorang mufassir juga perlu memahami aspek sosiologis
suatu masyarakat dimana ayat al-Qur’an itu turun, karena kedudukan
mereka adan objek khitob nash. Aspek sosiologis itu mencakup adat
istiadat atau tradisi, karakter dan ciri khas pergaulan, serta pola bahasa
yang digunakan sehari-hari. Menurut Syatibi, mufassir tentu tidak bisa
melepaskan aspek horizon ayat tersebut diturunkan. Proses turunya al-
Qur’an sangat memiliki keterkaitan dengan suatu realitas sosio kultural
daru suatu komunitas masyarakat. Untuk itu, kemampuan melakukan
‘asimilasi intelektual’ bagi seorang mufassir sangat dibuthkan agar dapat
melebur dengan bentangan realitas yang menjadi main object dari al-
Qur’an. Tahapan dan perangkat keilmuan tersebut sangatlah penting
agar produk penafsiran yang dihasilkan benar-benar sesuai spirit yang
menjiwai diturunkannya nash, serta selaras dengan kemashlahatan yang
diinginkan oleh agama®.

Dari uraian diatas, setidaknya diketahui titik signifikansi dari
metode pemikiran Syatibi dalam Studi Al-Qur’an. Syatibi membangun
fondasi pemikiranya dengan interelasi antara teks dan realitras historis
serta sosio-kultural dari tempat dimana teks tersebut diturunkan dan
untuk pertama kalinya diimplementasikan sebagai sumber hukum
Islam.

21 Tbid, 185

2 Jonwari & Faiz Zainuddin, Konsep Tafsir dan Takwil Dalam Perspektif As-Syatib,
(Jurnal Lisan Al-Hal; Universitas Ibtrahimy Situbondo, Volumen 14, Nomor 2,
Desember 2020), 425

75 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

2. Metode Istiqra’ Ma’nawi

Diantara pemikiran al-Syatibi yang lain adalah penegasanya
bahwa ilmu ushul fikih beserta hasil hukumnya haruslah bersumber dari
hipotesis-hipotesis yang valid dan benar. Sebab, jika dalam elaborasi
suatu keilmuan itu berpijak dari yang tidak valid dan pasti atau dzanni,
maka produk yang dihasilkan pun tidak pasti. Menurut Syatibi, da/i/
gath’i yang dimaksud bisa bersumber dari akal, adat, dan syari’at. Untuk
yang terakhir, merupakan sumber paling utama, akal dan adat adalah
sebagai pendukung,.

Istigra’ Ma’nawi > menurut Syatibi merupakan nash yang
dipahami berdasar pada kolektivitas dalil dari berbagai bentuknnya,
metode ini mempertimbangkan berbagai indikasi keadaan tertentu
(qara’in  abwal), baik bersifat langsung maupun tidak langsung
keterkaitanya dengan nash. Apa yang dijelaskan Syatibi tentang istigra’
ma'nawi paling tidak adalah sebuah proposal pemikiran dalam
memahami nash hukum. Terdapat dua komponen yang disa dielaborasi
-sekaligus membedaknnya dengan rumusan ulama sebelumya terkait
dengan istigra’ ma’nawr.

2 Istigra’ merupakan proses identifikasi jugiyyar (partikular) ke dalam Awlliyat
(universal). Dalam pengertian yang lain, istiqra’ adalah penetapan argumen hukum
yang partikular karena ditemukannya adanya ketentuan hukum yang melekat pada
yang universal. Secara umum, metode ini disebut juga Induksi yakni pengambilan
kesimpulan dari yang khusus menuju yang umum, atau berdasar dari yang kurang
umum untuk kesimpulan yang lebih umum. Lihat Mashudi, Kontribusi Metode Istigra’
Dalam Program V asektomi, (Jurnal IQTISHAD, Volumen 4, Nomor 2, 2017), 54

2+ Terdapat 4 kelompok yang diidentifikasi Syathibi yang metodenya kerap digunakan
para ahli hukum Islam. Pertama, kelompok dzbiriyyah yakni merka yang memahami
bahwa tujuan-tujuan atsyaari’itu tidak akan dapat diketahui oleh akal manusia kecuali
dengan sesuatu yang jelas (dgabir al-nash), tidak melalui makna teks dan kebahasaanya.
Jika terjadi kesulitan dalam memahami sebagian masalah, hal itu memang tidak akan
diketahui sama sekali. Itu sebabnya, mereka menolak penggunaan a/-Qiyash dan al-
Rayu. Kedua, kelompok bathiniyyah yaitu mereka yang mengakui bahwa tujuan a/
syaari’ bukan terletak pada dzahir al-nash dan juga bukan pada petunjuk kebahasaan,
melainkan melalui al-imam al-ma’shum dan mengikuti serta berpegangan pada apa saja
yang disampaikannya. Ketiga, mereka yang berpendapat bahwa tujuan al-syaari’ dapat
dipahami dengan makna-makna lafal melalui nalar dan tidak berpegang pada dzabir al-
nash secara mutlak. Bahkan, jika #ash-nash ita menyalahi pengertian yang ditemukan
nalar, maka #ash harus ditundukkan oleh penalaran demi kemaslahatan, artinya tidak
ada keharusan mutlak untuk mengikuti makna dgabir. Sejauh itu, mujtahid harus

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 (0



Ahmad Zainuddin

Pertama, nash hukum harus dipahami secara komprebensif. Terkait itu, semua
nash harus diposisikan dalam satu kesatuan yang utuh, dan seorang
mujtahid dituntut mampu mengambil suatu dalil hukum yang banyak
dalam ragam bentuknya dengan mengikut sertakan latar belakang atau
historisitas dalil-dalil yang dimaksud. Syatibi menyebutnya dengan
kolektivitas antar dalil, dan Langkah itu akan menghasilkan pemahaman
yang holistic atas hakikat makna daru suatu hukum syati’at berikut tujuan
saat hukum tersebut dibetlakukan. Selian itu, kolektivitas antar dalil itu
mengindikasikan suatu interkoneksi atau ketersalinghubungan antara
seluruh dalil hukum yang akhirnya membentuk pola yang saling
memperkuat dan mendukung satu dengan lainnya®.

Kedua, penggunaan seluruh indikasi terkait kelahiran nash
hukum saat memahami nash tersebut. Yang dimaksud dengan indikasi
ialah aspek yang mencakup keterkaitan langsung dan tidak langsung
pada suatu nash. Indikasi langsung dapat dipahami suatu konteks yang
melatar belakangi nash hukum itu lahir, bisa berupa asbab al-nuzul atau
asbab al-wurud teks. Selain itu, aspek kebahasaan perlu dikaji mendalam
supaya dimengerti kedudukan tesks terebut berbentuk umum, khusus,
mutlak atau lainnya. Keseluruhan proses tersebut dilakukan untuk
mendapatkan hakekat makna dari suatu dalil hukum. Dengan demikian,
mujtahid dapat terhindar dari potensi ‘terjebak’ pada pemahaman literal
teks dalil hukum dan terhindal dari kesalahan dalam membaca nash
tersebut. Sedangkan terkait Indikasi yang tidak langsung secara umum
bisa berupa keterkaitan konteks sosiologis, artinya kondisi sosial
masyarakat yang menjadi ‘objek’ hukum turut menjadi pertimbangan
saat memahami hakekat makna atas dalil hukum.

berusaha sungguh-sungguh menemukan makna nash-nash, sehingga lafal-lafal syariyab
tersebut dapat mengikuti makna-makna nadzariyah. Kelompok berpegang teguh pada
al-Qiyash. Keempat, mereka yang mengakui pengertian-pengertian baik /afdziyab
maupun  ma'nawiyah dalam mengungkap tujuan-tujuan algyaari’. Mereka tidak
mengabaikan aspek /afdziyah dan sebaliknya tidak mengabaikan aspek ma’nawiyab.
Olleh Syathibi mereka adalah alwlama’  al-rasikbun, dan secara implisit ia
mengintrodusir dirinya sebagai bagian dari mereka. Lihat Mashudi, 57.

2> Menurut Syatibi, kumpulan dalil-dalil itu sesungguhnya memiliki kekuatan yang
tidak dimilki oleh dalil yang berdiri senditi. Dari kolektivitas dalil maka lahirlah lima
hal pokok yang menjadi #agashid dati pembetlakuan hukum Islam yakni perlindungan
tethadap terpeliharanya agama, jiwa, keturunan, harta dan akal. Kelimanya adalah
unsur yang fondasional dan bersifat gazh 7, sebab kemunculan diktum tersebut berasal
dati jitima’ al-dalail. Lihat M. Fawaid Fuad, A/-Syatibi dan Konsep Istigra’ Ma’nawi; Sebual
Upaya Pengembangan Hukum Islam, (Jurnal Al-Salam, Vol.111, No.1, 2013), 5-8

77 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

Syatibi juga memberikan porsi kontribusi realitas sosial dalam
melahirkan sebuah pemahaman hukum. Artinya, secara sosiologis,
kondisi masyarakat harus menjadi pertimbangan saat memahami dalil-
dalil hukum. Hukum syari’at tidak diposisikan sebagai sesuatu yang a-
historis, tercerabut dari akar sosiologis masyarakat. Dari sini lantas
terpancar pemahaman hukum yang selalu merelasikan dengan realitas
masyarakat beserta segenap dinamikanya. Pada posisi ini, tuntutan
kemaslahatan sebagaimana teori pertama memiliki potensi bergeser dan
berubah disebabkan adanya perubahan masyarakat. Oleh karena itu,
membaca nash hukum pada kondisi masyarakat yang berbeda boleh
jadi akan menghasilkan ketentuan hukum yang berbeda pula. Hal ini
akan membuka peluang akan munculnya dinamika diskursus hukum
Islam™.

3. Maslahah Mursalah Sebagai Pendekatan Dalam Memutuskan
Hukum

Penjelasan mendalam atas waslabah mursalah ini dilakukan
Syatibi dalam kitab al-Muwafaqatnya.” Yang dimaksud Syatibi dengan
maslahah mursalah ialah suatu kasus baru yang belum ditemukan
maslahnya dan juga tidak ditunjuk secara khsusus oleh nash, namun
kemaslahatan yang terkadung sejalan dengan syariat. Munasabah atau
kesejalanan terhadap tindakan syara’ itu bukan keharusan diperkuat
dengan dalil khusus dan kemaslahatan yang mandiri, melainkan bisa
berasal dari sekian kumpulan dalil-dalil nash yang dapat memberikan
kemaslahatan yang pasti, gath’i”

26 Ibid., 14

27 Secara bahasa, maslabah mursalah terdiri dari dua kata yakni maslabah dan mursalah.
Secara etimologis, maslabah adalah bentuk masdar dati fi7 saluba, disamping bentuk
masdar, ia juga merupakan bentuk Zw (kata benda) tunggeal datri kwasalih (jamas).
Smeentara dalam kamus bahsa Indonesia, kata maslahat dibedakan dengan
kemaslahatan. Maslahat berarti sesuatu yang mendatangkan, guna, dan faidah.
Sementara kata kemaslahatan mengandung makna kegunaan, manfaat, kepentingan,
dan kebaikan. Lihat Imron Rosyadi, Pemikiran Asy-Syatibi Tentang Maslahalh Mursalah,
(Universitas Muhammadiyah Surakarta), 80.

28 Menurut Syatibi, maslabah mursalah belum disepakati validitasnya sebagai sebuah
dalil hukum oleh ulama-ulama ushul figh. Setidaknya Syatibi mencatat ada empat
sikap yang ditunjukkan oleh para ulama usul fikih terkait penggunaan waslahah
mursalah ini. Pertama, pendapat yang menyetujui penggunaannya bila didasarkan pada
dalil. Kedua, mengakui secara mutlak atas penggunaan maslahah mursalah sebagai

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 (8



Ahmad Zainuddin

Menurut Syatibi, mwaslahah mursalah bisa menjadi dalil dalam penetapan
suatu hukum dengan syarat-syarat tertentu, antara lain; suatu
kemaslahatan dapat menjadi dalil maslah mursalah selama nash-nash
hukum syari’at belum menyebutkanya dan tidak adanya pembenaran
dan penolakan dari dalil-dalil syara’, disamping itu juga kemaslahatan
yang dimaksud sejalan dengan maksud yang hendak dicapai oleh
syatiat”. Kedua, akal dan logika memandang bahwa kemaslahatan yang
menjadi pertimbangan dalam mengambil hukum tersebut dapat
diterima atau logis. Kefiga, derajat dalam mempertimbangkan
kemaslahatan sebagai dasar penetapan hukum merupakan kategori
maslahah yang dbaruriyyah dan maslahah yang Jbajiyah. Keempat,
pertimbangan akan adanya suatu kesulitan dalam hidup dan tidak
dikehendaki oleh syariat dapat dihilangkan jika kemaslahatan itu
ditetapkan sebagau suatu.

Metode berfikir Syatibi sebagaimana diatas bagi a~Wa'i
merupakan titik pembeda dnegan manhaj ushul fikih al-Ghazali dan
ulama-ulama lainnya. Secara lebih terperinci, a/-Wa’i mencatat poin-
point merode berfikir ushul fikih Syatibi sebagai berikut; Pertama,
berbeda dengan para pengikur kelompok dzabiriyah yang hanya berhenti
pada teks nash, Syatibi melanjutkan kajiannya hingga melihat 7u syari’ab
atau aspek terdalam dari suatu nash dalam memutuskan suatu wasiahab
untuk mencapai kemaslahatan manusia. Kedua, Syatibi dalam
penggunaan metodenya tidak selalu berurutan dan kaku pada peringkat
masalahah, melainkan menitikberatkan pada aspek esensi suatu
maslahah. Ketiga, meski Syatibi memberikan porsi besar pada akal,

dalil hukum, dalam hal ini seperti Imam Malik. Ketiga, menerima penggunaanya
dengan pengertian dekat dengan dalil a/-Quran dan al-Sunnab al-Magbilah. Keempat,
menerima penggunaan maslahah mursalah sebagai dalil hukum untuk kemaslahatan
yang dharii saja, dan bukan untuk kemaslahatn level hajjiyat dan tabsiniyyat. Ibid. 85.
2 Terkait dengan hal demikian, Syatibi menjelaskan adanya dua kemungkinan.
Pertama, terdapat nash yang mengkonfirmasi atas kemaslahatan yang terkandung oleh
maslahah baru tersebut, dan kemaslahatan tersebut sejalan dengan syara’ secara
universal bukan juziyat atau partikular. Kemungkinan yang kedua bisa disebut
dengan maslahah mursalah, dengan pengertian lain dapat disimpulkan bahwa suatu
kasus tertentu yang dipandang mengandung kemaslahatan dan sejalan dengan syara’
secara universal meski tidak ada penjelasan dalil-dalil nash tertentu, maka maslahah
tersebut dapat dibenarkan dan karenanya metode itu dapat menjadi teknik penetapan
hukum. Ibid., 86

79 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

tetapi ia tidak membiarkan akal melampaui nash syari’ah dan
menjadikan syariah sebagi pemandu akal dalam upaya mendapatkan
kemaslahatan di dunia dan di akhirat. Keempat, terhadap maslabab
mnrsalah, Syatibi membaginya dalam tiga bagian yakni maslahah
mursalah yang eksistensinya diterima oleh syari’ah, maslah mursalah
yang ditolak oleh syari’ah, dan maslahah mursolah yang tidak ditunjuk
oleh syari’ah baik menolak maupun menerima. Terhadap yang ketiga,
Syatibi membaginya lagi kedalam dua jenis yakni adanya nash yang
menolak dan adanya penerimaan oleh Syar7, inilah yang oleh Syatibi
disebut dengan istidlal mursal disebut dan dapat penetapan hukum pada
konteks itu dapat dikembangkan dalam kajian-kajin hukum selanjutnya.
Kelima, pendasaran maslahah mursalah pada akal, nash, dan teladan para
pendahulu atau salaf al-sholih. Keenam, Syatibi membedakan antara bid’ah
dan maslah mursalah, bid’ah terkait dengan amal ibadah, sedangkan
maslah mursalah digunakan untuk wuamalah.

Dalam hal penggunaan akal secara maksimal sebagai alat untuk
mempertimbangkan kemaslahatan dalam teknik maslahah mursalah
merupakan metode yang sangat penting, bahkan menurut Syatibi
penggunaan akal tersebut merupakan salah satu bentuk kemaslahatan
tersendiri.

4. Maqashid Al Syariah; Historisitas dan Metode Penetapanya

Secara konseptual, terminology maqahid dapat dipahami
sebagai sesuatu yang dikehendaki dari proses pemberlakukan dalil-dalil
syari’ah suatu hukum tertentu. Atau juga secara sederhana, maqashid
merupakan suatu keinginan tercapainya sesuatu yang dikehendaki
dalam pemberlakukan ketentuan nash-nash syari’ah atas suatu hukum.
Syari’ah menurut terminologi dalam ilmu fikih berarti hukum-hukum
yang disyari’atkan oleh Allah SWT pada hamba-Nya, baik hukum
tersebut bersumber dari nash a/~Qwur'an maupun sunnah Nabi SAW,
baik ketetapan, perbuatan maupun perkataannya.

Sebelum Syatibi, tidak ditemukan definisi yang kongkrit dan
komprehensif tentang mwaqasd al-syari‘ah. Karya-karya ulama sebelumnya
lebih banyak mendefinisikan maknanya dengan menggunakan padanan
bahasa dari magasid al-syari’ah. Historisitas perkembangan maqashid
dapat diperiodesasikan sebagai berikut; pertama, adalah masa-masa awal
perkembangan hukum Islam, seorang ulama bernama Turmudzi al-
Hakim yang disebut-sebut pertama kali mengangkat topik ‘illat, hikmah
dan rahasia dalam karya yang berjudul a/-Hajj wa Asraruba dan al-Sholah
wa Magashiduha, dua kitab ini adlah cikal bakal maqashid al-syariah

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 80



Ahmad Zainuddin

secara umum. Selanjutnya ada Abu Bakr al-Qaffal al-Sashi (w.365)
dengan karyanya Mabasin al-Syara’ fi Furn’ al-Syafi‘tyyah Kitab Fi Magishid
al-Syari’ah, dan secara khusus pengarang menyebut bahwa kitab
tersebut dimaksudkan sebagai respon jawaban terhadap pertanyaan
tentang kebijakan dan keindangan syari’ah Islam. Kedwa, periode
perkembangan maqashid. Era ini muncul Abu al-Hasan al-Amiri
(w.381), ulama ini bukan dari ahli fikih maupun ushul fikih, ia dikenal
sebagai ahli kalam dan filsafat. Dalam kitabnya yang membahas tentang
perbandingan agama yakni a/-I'lam bi Manaqib al-Islam, al-Amiri pertama
kali mencetuskan lima pokok perkara yang harus ditegakkan dalam
rangka terwujudknya kemaslahatan kehidupan individu dan sosial yakni
sanksi hukum untuk pembunuhan jiwa, sanksi hukum untuk pencurian
harta, sanksi hukum untuk pembuka ‘aib, sanksi hukum untuk
perusakan atau pencelaan kehormatan, dan sanksi hukum untuk
pelepasan kehormatan dan ketulusan. Periode kedua ini juga muncul
Imam al-Haramayn ‘Abd al-Malik al-[nwayni. Dari pemikiran al-Juwayni
ini, melalui karya monumentalnya a/-Burhan Fi Ushul al-Figh, al-Juwayni
memunculkan klasifikasi hierarki kebutuhan kemaslahatan yakni
dbaruriyyah, hajjiyah, dan fahsiniyyat. Ketiga, periode pematangan konsep
maqashid al-syariah. Adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali dengan
kitabnya al-Mustasyfa fi 1im al-Ushul. Murid al-Juwayni ini juga dikenal
sebagai peletak dasar ilmu Ushul Fikih dengan konsepsi waslahah, dan
ia berhasil menjabarkan konsep dharuriyyah nya al-Juwayni dengan a/-
dbaruriyat al-khams meliputi agama, jiwa, akal, keturunan dan harta
sebagai pokok-pokok kemaslahatan yang harus dilindungi oleh Islam.
Selanjutnya ada al-Amidi, ia ulama yang pertama kali menguji susunan
dlaruriyat al-khams nya al-Ghazali dalam kitabnya [hkam Fi Ushul al-
Abkam, namun ia berbeda dalam menempatkan urutan posisi
‘keturunan’ sebelum ‘akal’. Ulama berikutnya adalah Tzz a/-Din bin “Abd
Salam dengan karyanya Qawaid al-Abkam fi Mashalil al-Anam. 1zz al-
Din secara detail menjabarkan konsep masalih dan mafasid, yang
selanjutnya menjadi landasan dalam kajian maqasid al-syari’ah. Keempat,
kajian magqasid al-syariah mengalami metamorphosis dan menjadi suatu
bentu kajian tersendiri dalam hukum Islam dengan munculnya pikiran-
pikiran al-Syatibi. Dan dalam sejrah, ia dikukuhkan sebagai pendiri ilmu
magqasid al-syari’ah, hingga taka da satu pun penkaji maqashid tanpa
menyebut namnya”’.

30 Ahmad Imam Mawardi, Figh Minoritas; Figh Al-Agalliyat dan Evolusi Maqgashid Al-
Syari‘alh dan Konsep Ke Pendekatan. (LKIS; Y ogyakarta. 2010), 190-193

81 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

Setelah Syatibi, kajian tersebut mengalami stagnasi cukup lama,
tak kurang dari enam abad lamanya terpendam, kemudian hadir
Muhammad Thahir bin Asyur yang mengangkat kembali kajian
magqashid al-syariah sebagai disiplin keilmuan yang mandiri. Ibnu Asyur
mengatakan bahwa semua hukum syariah tentu mengandung maksud
dari syari’, yakni hikmah, kemaslahatan dan manfaat, dan bahwa tujuan
umum syari’at adalah menjaga keteraturan umat dan kelanggengan
kemaslahatan hidup mereka” . Sejatinya secara esensial apa yang
dikehendaki dari konsep maqashid bisa kita temukan pada zaman awal
turunya nash yakni masa Nabi Muhammad SAW. Dalam kitabnya
Qodlaya  Isiamiyyah  Mu'ashirah — al-Figh — al-Islami ~ Murunatubn  wa
Tathawnrnbu, ‘Ali Jad al-Haq mengemukakan bahwa terdapat empat
dasar-dasar tasyri’ secara umum di masa Nabi SAW, yakni pertama,
penerapan hukum yang berangsur-angsur atau tahap demi tahap, baik
dari aspek waktu maupun model-model hukumya. Kedwua, hukum Islam
diterapkan atas respon kebutuhan manusia atau persitiwa tertentu
dalam  rangka  pencapaian  kemaslahatan  manusia.  Ketiga,
Pemberlakukan hukumnya memiliki prinsip yang meringankan dan
memudahkan.  Keempat, adanya kesesuatkan hukum dengan
kemaslahatan manusia. Sehingga menurut Jad al-Haq, muara semua
hukum Islam baik berupa perintah dan larangan adalah bermuara pada
terwujudnya kemaslahatan manusia, kebahagiaan dunia dan akhirat.”

Secara umum, maqashid syari’ah Syatibi dibagi dalam dua
kategori, yakni qashdu al-syari’ dan qashdu al-mukallaf. Yang pertama
terkait dengan tujuan dari syari’at (maksud Tuhan yang menurunkan
nash), dari aspek ini Syatibi menjelaskan aspek-aspek yang perlu
diperhatikan diantaranya adalah aspek terkait muatan dan hakikat dari
maqashid al-syari’ yang harus dipahami secara mendalam, selanjutnya
menguasai dan memahami aspek bahasa, dan aspek pelaksanaan
ketentuan hukum syari’at dalam mencapai kemaslahatan, serta aspek
pelaksana dari  hukum-hukum Allah SWT yang keta’atanya
membebaskan manusia dari pengaruh negatif #afsys. Untuk kategori
selanjutnya yang kedua terkait objek hukum atau orang yang telah
mampu bertindak secara hukum, dalam hal ini Syatibi menjelaskannya
dengan pencapaian kemaslahatan kehidupan yang diperoleh dengan
tiga tingkatan, yakni kebutuhan dlaruriyat, hajjiyat, dan tabsiniyyat.

31 Muhammad aziz, Metode Penetapan Maqasid Al-Syari‘ab; Studi Pemikiran Abu Ishag Al-
Syatibi. (Jurnal Ulul Albab, Vol.14, No.2, 2013), 167
32 Mawardi,.... 184

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 82



Ahmad Zainuddin

Syatibi Menyusun argumentasinya bahwa kemaslahatan manusia dapat
tercapai dengan terpenuhinya lima unsur pokok dalam kehidupan umat
manusia dan kehidupan beragamnya meliputi a/-din, al-nafsyn, al-aql, al-
nasl, dan al-mal. Pencapaian lima aspek fundamental itu merupakan
kebutuhan esensial dan peningkatan kualitas hidup yang pemenuhanya
diperoleh melalui tiga hierarki, yakni :

a)

b)

Kebutuhan pada tingkat dlaruriyat. Pada level ini, kebutuhanya
bersifat mendesak dan mendasar karena jika tidak terpenuhi
maka akan membahayakan keselamatan manusia. Secara
terperinci, Syatibi mengarahkan kebutuhan dloruriyat pada lima
aspek yang disebut dengan kwlliyat al-khamsah. Hifdy al-Din,
kebutuhan penjagaan agama yang mencakup norma agama baik
aspek agidah maupun muamalah ibadah demi kesucian dan
kebersihan agama. Hifdzy al-Nafs, yakni perlindungan hak hidup
manusia baik individu maupun kelompok dari semua aspek
keamanan dan keselamatanya, termasuk menghindarkan dari
penyakit menular, konflik dan perang, serta hukuman bagi pelaku
pembunuhan. Hifdy al-Agl, dimaksudkan pada pemenuhan
kebutuhan perlindungan manusia dari cacat aqal, potensi yang
menghambat daya pikir dan kreativitas dan pengaruh lain yang
merusak akal seperti minuman keras dan narkotika. HIfd3 a/-Nasl,
menjaga kelangsungan generasi umat manusia dengan memberi
kemudahan dalam menjalankan pernikahan, menghindari
kebijakan yang dapat mengancam kelangsungan hidup dalam
kesehatan seperti vasektomi dan tubektomi. Dan hifdy al-Mal,
kebutuhan ini menyangkut perlindungan hak milik pribadi dan
keamanan harta benda.

Kebutuhan tingkat Agjzyat. Ini adalah level sekunder yang
pemenuhannya juga penting meski tidak secara langsung
mengancam kelangsungan hidup manusia, namun jika tidak
terpenuhi  dapat mendatangkan kesulitan. Syari’ah sangat
berkepentingan dalam menghindarkan manusia atau pemeluknya
terhadap kesulitan-kesulitan hidup, seperti hukum rukbshah atau
kelonggaran-kelonggaran saat mendapat kesulitan tertentu.
Tingkat zahsiniyyat. Pemenuhan kebutuhan pada level ini bersifat
penyempurnaan dari hierarki sebelumya. Kategori ini adalah
terpenuhinya kesempurnaan dalam kehidupan manusia seperti
terwujudnya akhlak yang mulia. Kebutuhan tersebut menjadi
sangat penting dalam rangka meningkatkan harkat dan martabat

83 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

seseorang dalam bermasyarakat atau bersosial maupun

dihadapan Allah SWT.

Menurut Syatibi, kelima unsur pokok tersebut dan tiga tingkat
pemenuhannya tidak dapat dipisahkan antara satu dengan lainnya,
kategori hajjiyat adalah penyempurna tingkat dlaruriyat, dan tingkat
tabsiniyyat atan takmiliyyar merupakan penyempurna dari tingkat
diatasnya yakni hajjiyat. Dengan demikian, mwagasid al-syari’ah untuk level
dlaruriyyat adalah kebutuhan yang fondasional bagi terpenuhinya lima
unsur tadi pada tingkat Aajjiyat dan tahsiniyyat.”.

Selanjutnya, dari penjelasan historisitas dan konsepsi diatas,
adalah bagaimana metode penerapannya, teknis operasionalisasi dari
magqasid al-syari’ah. Syatibi dalam hal ini menjelaskanya melalui empat
tahap operasional yang harus ditemput, antara lain**:

a)  Mujarrad al-Amr wa an-Nahy al-1btida’i al-Tasyri’. Pada tahap ini
diperlukan pemahaman untuk menangkap makna eksplisit dari
perintah dan larangan pada dalil atau nash yang esksistensinya
ada secara mandiri (z#ida’). Metode ini dapat dikategorikan
sebagai kajian literal nash yang dibingkai dengan pemahaman
bahwa setiap perintah larangan pasti didalmnya terdapat unsur
kemaslahatan, dan setiap larangan pasti mengandung mafsadat.
Dari uraian tersebut, sebenarnya Syatibi mensyaratkan dua hal,
yakni terkait pada uraian pertama mensyaratkan nash tersebut
bukan hanya sebagai penguat (bukan zb#ida’i atau mandiri) saja
tidak dapat digunakan dalam metode ini. Selanjutnya nash yang
dipahami mafhum nushuh seperti mafhum muwafaqah dan
mafhum mukhalafah maupun dipahami melalui kaidah-kaidah
tikih seperti kaidah ma la yatimmn wajib illa bibi fa huawa wajib dan
lainnya tidak dapat digunakan sebagai metode menetapkan
magqasid al-syari’ab.

b) Memperhatikan konteks %/at dari setiap nash perintah dan
larangan. Metode ini difokuskan pada pelacakan %/at dibalik
perintah dan larangan. Syatibi bukanya mendasarkan %/at pada
magqasid, melainkan  posisi  7/at sebatas isyarat untuk
mengarahkan pada maqashid. Yang menjadi maqashid adalah
muqtada al-illal atau konsekwensi ideal dari %/at tersebut. Dalam

33 Tanzah Dona Pertiwi, Menggali Konsep Magashid Syar'iab; Perspektif Pemikiran Tokoh
Isiam, (JEI; Jurnal Ekonomi Islam Universitas Airlangga Surabaya, Vol.10, No.01,
2024), 814

34 Aziz,.. 171

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 84



Ahmad Zainuddin

hal mehamai %/at, maka seorang mujtahid haruslah bersikap
hati-hati dan tidak gegabah serta spekulatif mmemutlakan klaim
bahwa yang dekehendaki Allah SWT adalah begini dan begitu.
Sikap tersebut berlaku terhadap kategori %/lat ghairn ma’lumab
(“Ulat yang belum diketahui), mengingat bisa jadi %/at itu bukan
merupakan waqsud al-syari’.

c) Tidak adanya keterangan nash (Shukutu al-Syari’). Artinya suatu
perkara atau peristiwa belum ditemukan dalil nashnya, baik
yang berdimensi #budiyyah mmaupun mu’amalah. Terhadap
perkara yang tdak ditemukan nash syari’ah nya ini dipetakan
pada dua jenis. Pertama, bisa jadi ketidak adanya nash terhadap
perkara tersebut memang belum ada kebutuhan, untuk upaya
mengetahui dan menetapkan maqashid nya adalah dengan
mengembalikan furu’ pada ushu/ yang memiliki relevansi, atau
dengan cara melakukan penelusuran nash-nash yang terkait
dengan metode induktif atau ztigra’ ma'nawi. Kedua, suatu
perkara yang tidak ada keterangan nas tapi dimungkinkan
pernah ada di masa fasyri’, perkara tersebut meliputi perihal
ubudiyyab.

Catatan Akhir

Beritik tolak dari uraian pemikiran Syatibi baik menyangkut
historisitas, konsepsi dan teknis operasionalnya memberikan
pengkayaan bagi khazanah pemikiran Islam dan tentu saja memberikan
terobosan jalan keluar atas kejumudan paradigmatik terhadap
penggunaan ushul figh dan produk hukumnya dalam mendialogkanya
dalam bingkai realitas kehidupan umat Islam. Tawaran metode baru
yang lebih aplikatif dengan pendekatan normative-pragmatis menurut
Ghazali Said, Syatibi membuka wacana kritis para pemikir Islam dan
pembaharu dalam generasi-generasi selanjutnya untuk mendialogkan
nash dan realitas dalam bingkai maqasid syari’ah sehingga terjadi
interaksi yang lebih harmonis.

Ali Harb mengenalkan istilah giraatulul hayy, yakni membaca
sesuati yang belum terbaca oleh generasi sebelumnya, sehingga akan
muncul ide dan gagasan yang inovatif dan usaha-usaha renovatif. Dan
selanjutnya layak untuk ditulis kembali apa yang diungkapkan Ibnu
Taimiyyah saat menjelaskan model hubungan antara kita sebagai
penafsir dengan teks nash. Seandainya kita mendapatu suatu keganjilan
dalam proses interaksi itu, maka hanya ada satu kepastian dan dua
kemungkinan. Kepastian yang satu itu adalah kebenaran dari manshush

85 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi

tlabiyyah atau qasdn al-Syaari’, karena kebenaran itu bersumber dari yang
Maha Benar. Sementara untuk dua kemungkinya adalah pertama
kurang tepatnya metododologi yang digunakan dan kemungkinan
selanjutnya adalah daya nalar digunakan kurang proporsional sehingga
harus ditingkatkan.

Daftar Rujukan

Amursid, Muhammad, Hermenutika Al-Qur'an Al-Syatibi; Telaah Gagasan
AlLSyatibi - Tentang ~ Signifikansi Ke-Araban Al-Qur'an, Jurnal
Analisis, Volume XVI, Nomor 2, Desember 2016.

Aziz, Muhammad, Sholihah, Metode Penetapan Magashid Al Syariah; Studi
Pemikiran Abu ishaq al Syatibi. Jurnal Ulul Albab, Volume 14,
Nomot 2, 2013.

Fathurrozi, Abul Qasim  asy-Syatibiy  Perjalanan 1lmiah, Karya, dan
Raramahnya. https:/ /islam.nu.or.id/ 15/10/20224.

Fawaid Fuad, M, Asy-Syatibi dan Konsep Istigra; Ma'naws; Sebuah Upaya
Pengembangan Hukum Islam. Jurnal As-Salam, Volume III,
Nomor 1, 2013.

Hakim Habibi, ML, Hermenutika Dalam Kajian Islam. Fikri; Jurnal kajian
Agama, Sosial dan Budaya, Volume 1, Nomor 1, 2017.
https://doi.org/10.25217 /jf.v1i1.13.

Irawati, Konsep Bid'ah Menurut Imam Al-Syatibi, Thesis, UIN Imam
Bonjol, Padang, 2022.

Imron Rosyadi, Pemikiran Asy-Syatibi Tentang Maslahah Mursalab,
(Universitas Muhammadiyah Surakarta),

Jonwari, Zainuddin Faiz, Konsep Tafsir dan Takwil Dalam Perspektif As-
Syatibi, Jurnal Lisan Al-Hal, Volume 14, Nomor 2, 2020.

K.Hetti, Phillip, History of The Arabic, London: The Macmilian Press,
1974.

Mashudi, Kontribusi Metode Istigra’ Dalam Program 1 asektomi, (Jurnal
IQTISHAD, Volumen 4, Nomor 2, 2017

JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024 86


https://doi.org/10.25217/jf.v1i1.13

Ahmad Zainuddin

Mawardi, Ahmad Imam, FIOH MINORITAS, Figh Al-Agalliyat dan
Evolusi Magashid Al-Syari'ah dari Konsep ke Pendekatan. 1.KIS;
Yogyakarta, Cet.I, 2010.

Mawardi Djalaluddin, Muhammad, Pemikiran Abu Ishagq Al-Syatibi
Dalam Kitab Al-Muwafagat, Jurnal Al-Daulah, Volume 4, No.2,
Desember 2015.

Rozali, M, Metodologi Studi Isiam. PT. Rajawali Buana Pusaka; Depok,
Cet.I, 2020.

Said, Imam Ghazali, Kitab-kitab Karya Ulama Pembahari; Biografi,
Pemikiran dan Gerakan. PT. Duta Aksara Mulia; Surabaya, 2017.

Tanza Dona Pertiwi, Sri Harianingram, Menggali Konsep Magashid
Syariab; Perspektif Pemikiran Tokob Islam. JIEI; Jurnal Ilmiah
Ekonomi Islam, Universitas Airlangga Surabaya, Volume 10,
Nomor 01, 2024.

Thalhah, Imam Syatibi, Biografi dan Pemikirannya. Dalam Jurnal Al-Turast,
Volume 10, Nomor 3, 2004.

87 JADID Volume 04, Nomor 02, September 2024



