BAHASA ARAB SEBAGAI KEKHASAN PESANTREN DAN
TANTANGANNYA DALAM SITUASI GLOBAL

Mohammad Makinuddin
Institut Keislaman Abdullah Faqgih Gresik, Indonesia
E-mail: kinudd@gmail.com

Abstract: This article discussed Arabic as pesantren feature
and its challenges in global situation. Pesantren and Arabic are
inseparable. Arabic was taught in any pesantren, at least in
grammatical aspects and passive Arabic development, this
can be seen in which learning &itab kuning that used Arabic is
necessity. In order to get the purpose, Arabic grammatical
learning is also become a part of developed curriculum
structure. Thus, in the context of globalization, the study of
kitab funing and Arabic script is essential for someone’s
existence, and competitive in this increasingly globalized era.
In addition, the study of science in global era requires
language mastery especially Arabic. So the position of
pesantren in that context becomes a very strategic place to
develop Arabic in order to face up the challenges in global
situation.

Key words: Pesantren, Arabic, Global Situation

Pendahuluan

Pesantren merupakan satu diantara lembaga pendidikan yang
mempunyai keterkaitan erat dengan bahasa Arab', di samping madra-
sah, perguruan tinggi dan lembaga pendidikan lainnya. Bahkan kalau
melihat sejarah pendidikan Islam di Indonesia, maka pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam yang khas secara kultur dan
kurikuumnya di Indonesia.” Dari hal ini bisa dikatakan bahwa
pembelajaran Bahasa Arab pertama kali di Indonesia berada di

! Wahjoetomo, Perguruan Tinggi Pesantren; Pendidikan Alternatif Masa Depan (Jakarta:
Gema Insani Press, 1997). 25

2 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and
Islamic Edncation 1, no. 1 (2017): 145-49.

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 288-308



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

pesantren-pesantren yang berkembang bersamaan dengan penyebaran
Islam di Indonesia.’

Saat ini pesantren di Indonesia telah mengalami perkembangan
yang begitu pesat, hal ini ditandai dengan munculnya berbagai tipologi
pesantren, seperti pesantren sa/af iyah, pesantren khalaf (modern), dan
pesantren entrepreneur. Pesantren yang masih mengembangkan nilai-
nilai tradisional murni baik dalam sistem pendidikan maupun dalam
sistem interaksi sosial masyakatnya disebut pesantren sa/af .* Selan-
jutnya pesantren yang telah termodifikasi baik dalam sistem pendi-
diannya atupun sistem Bahasa kesehariannya (biiingual) disebut pesan-
tren khalaf (modern). Adapun pesantren entrepreneur merupakan
pesantren yang termodifikasi untuk memberikan konsep berwirasuaha
dalam pembelajarannya.’

Pesantren dan pengembangan Bahasa Arab atau bahasa asing
menurut pandangan penulis memiliki kedudukan yang istimewa di
mata sfakeholders dan memiliki peran yang strategis dalam hidup dan
kehidupan di era globalisasi, nyaris belum pernah penulis temukan
pesantren pengembang bahasa asing yang sepi dari peminat bahkan
perguruan tinggi yang mengembangkan pesantren dan bahasa asing
menjadi idola masyarakat saat ini.

Menjadi sebuah keniscayaan bahwa pesantren dan Bahasa Arab
memiliki keterkaitan yang sangat erat, karena hampir di setiap
pesantren melakukan pembelajaran Bahasa Arab meski hanya dalam
tatanan grametikal dan pembacaan kitabnya saja (nahw, sorof dan
beberapa kitab pegangan lain). Pengkajian ilmu #ahw dan sorof menjadi
menu kescharian santri, hingga melekat menjadi sebuah anekdot
kajian ilmu “tahu-tempe” seperti makanan konsumsi sehari-harinya.

Pada awal pertumbuhannya, fungsi utama pesantren adalah
menyiapkan santri mendalami dan menguasai ilmu agama Islam atau
lebih dikenal fafagqub fi al-din, yang diharapkan dapat mencetak kader-
kader ulama dan turut mencerdaskan masyarakat Indonesia dan
melakukan dakwah menyebarkan agama Islam serta benteng

3 Ibid.

4 Hanun Asrohah, S¢aralh Pendidikan Islam (Jakarta: LOGOS, 1999).

5 Saeful Anam, “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum Pesantren
Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia Usaha,” Maraji 1, no.
1 (2016): 304-29.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 289



Mohammad Makinuddin

pertahanan umat dalam bidang akhlak.” Namun pada perkem-
bangannya, banyak pesantren yang memiliki core yang inten terhadap
pengembangan bahasa Arab, hingga menjadikannya (Bahasa Arab)
sebagai kompetensi reseptif dan produktif yang harus dikuasai oleh
santri, hingga muncul budaya berBahasa Arab sebagai bahasa komu-
nikasi sehari-harinya. Tidak berhenti dalam konteks itu saja, melain-
kan pada penguasaan Bahasa Arab menjadi jaminan mutu lulusan
pesantren (learning ountcome) dan ini menjadi #randing icon sebuah
pesantren yang ingin maju dan berkembang.

Disisi lain, perjalanan globalisasi semakin pesat, mendorong
setiap individu untuk dapat beradaptasi dan tetap cksis agar dapat
hidup (survive) dan bersaing di era modern. Dalam konteks ini, posisi
pesantren dengan bahasa arabnya sebagai core kajian dan pengem-
bangan menjadi semakin strategis berperan dalam membina dan
mengantar santri semakin berdaya. Pesantren ini yang nantinya
menjadi lembaga pendidikan yang memiliki akar kuat (indigenons) pada
masyarakat muslim Indonesia, mampu menjaga dan mempertahankan
keberlangsungan dirinya (swrvival  systems) serta memiliki model
pendidikan multi aspek. Modal inilah yang diharapkan melahirkan
masyarakat yang berkualitas dan mandiri sebagai bentuk partisipasi
pesantren dalam menyukseskan tujuan pembangunan nasional,
sekaligus berperan aktif dalam mencerdaskan bangsa sesuai yang
diamanatkan oleh Undang-undang Dasar 1945.” Analisis konseptual
ini membahas tentang Bahasa Arab sebagai kehasan pesantren dan
tantangannya pada situasi global.

Definisi Pesantren

Pondok Pesantren dalam penyelenggaraan pendidikannya
berbentuk asrama yang merupakan komunitas khusus di bawah
pimpinan kyai dan dibantu oleh ustadz yang berdomisili bersama-
sama santri dengan masjid sebagai pusat aktivitas belajar mengajar,
serta pondok atau asrama sebagai tempat tinggal para santri dan
kehidupan bersifat kreatif, seperti satu keluarga.’

¢Tim Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan Agama Islam, Profi/ Pondok
Pesantren Mu’adalah (Jakarta: Direktorat Pendidikan Keagamaan dan Pondok
Pesantren Departemen Agama, 2004). 3

7 Amin Haedari, Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas Dan Tantangan
Komplesitas Global (Jakarta: IRD Press, 2004). 3

8 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren; Suatn Kajian Tentang Unsur Dan Nila:
Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994); 6. lihat pula dalam Asrohah, Se¢arab

290 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

Ada beberapa istilah yang memiliki kesamaan dengan istilah
pesantren, antara lain: Pondok, Suran, Dayah, dan Mennasah.” Tepatnya
istilah Swran terdapat di Minangkabau, Penyantren di Madura, Pondok di
Jawa Barat dan Rangkang di Aceh." Di Jawa secara umum istilah yang
banyak digunakan oleh banyak orang terhadap penamaan lembaga
tersebut juga Pondok.

Ziemek mengatakan, kata pondok berasal dari kata fundug
(Arab) yang berarti ruang tidur atau wisma sederhana, karena pondok
merupakan tempat penampungan sederhana bagi pelajar yang jauh
tempat tinggalnya, sedangkan kata pesantren berasal dari kata santri.
Atau gabungan dari suku kata “sant” (manusia baik) dengan suku kata
“#ra” (suka menolong), schingga kata pesantren dapat berarti tempat
pendidikan manusia baik-baik."

Pondok pesantren merupakan satu bentuk pendidikan
keislaman yang melembaga di Indonesia. Kata pondok (kamar, gubug,
rumah kecil) dipakai dalam bahasa Indonesia dengan menekankan
pada kesederhanaan bangunan.” Namun dalam perkembangannya,
menampakkan keberadaan sebagai lembaga pendidikan Islam yang
mumpuni, di dalamnya didirikan sekolah, baik secara formal maupun
nonformal, bahkan sekarang pesantren mempunyai #end baru dalam
rangka memperbaharui sistem yang selama ini digunakan yaitu:

1. Mulai akrab dengan metodologi kegiatan modern.

2. Semakin berorientasi pada pendidikan fungsional, artinya terbuka
atas perkembangan di luar dirinya.

3. Diversifikasi program dan kegiatan makin terbuka dan
ketergantungannya pun absolut dengan kyai sekaligus dapat
membekali para santri dengan berbagai pengetahuan di luar mata
pelajaran  agama, maupun ketrampilan yang diperlukan di
lapangan kerja.

Pendidikan  Islanm; Anam, “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum
Pesantren Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia Usaha”;
dan Anam, “Karakteristtk Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.”

9 Ibid.

10 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning Pesantren Dan Tarekat (Bandung: Mizan,
1995). 17

I Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubaban Sosial (Jakarta: P3M, 1986). 18

12 Soedjoko Prasodjo, Profil Pesantren (Jakarta: LP3S, 1974). 11

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 291



Mohammad Makinuddin

4. Dapat berfungsi sebagai pusat pengembangan masyarakat."

Dengan demikian, sesuai dengan arus dinamika zaman, definisi
serta persepsi terhadap pesantren menjadi berubah pula. Kalau pada
tahap awal pesantren diberi makna dan pengertian sebagai lembaga
pendidikan tradisional tetapi saat ini pesantren sebagai lembaga pendi-
dikan tradisional tidak lagi selamanya benar.

Sejarah berdirinya Pesantren

Sejarah berdirinya “pesantren” sejalan dengan masuknya agama
Islam pertama kali di Nusantara. Para ahli sejarah pesantren berbeda
pandangan dalam menentukan asal-usul berdirinya pesantren di
Indonesia. Perbedaan pendapat Sejarah berdirinya pesantren dapat di
Indonesia dapat diformulasikan dalam dua kelompok, yaitu kelompok
yang berpendapat bahwa pesantren merupakan Islamisasi lembaga
pendidikan Hindu-Buddha yang sebelumnya sudah ada dan kelompok
yang menganggap bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan
yang memang asli milik Islam sendiri sebagai adopsi dari Timur
Tengah."

Perbedaan pendapat ini menghasilkan dua kutub pemahaman
tentang asal-usul berdirinya pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam. Pertama, kelompok yang berpendapat bahwa pesantren
merupakan hasil kreasi sejarah anak bangsa setelah mengalami
persentuhan budaya dengan budaya pra-Islam. Pesantren merupakan
sistem pendidikan Islam yang memiliki kesamaan dengan sistem
pendidikan Hindu-Buddha. Pesantren disamakan dengan mandala dan
asrama dalam khasanah lembaga pendidikan pra Islam. Pesantren
merupakan sekumpulan komunitas independen yang pada awalnya
mengisolasi diri dari pusat perkotaan."”

Kedna, kelompok yang berpendapat bahwa pesantren diadopsi
dari lembaga pendidikan Islam Timur Tengah. Kelompok ini
meragukan kebenaran pendapat yang menyatakan bahwa lembaga
mandala dan asrama yang sudah ada semenjak zaman Hindu-buddha
merupakan tempat berlangsungnya praktek pengajaran tekstual

13 Rusli Karim, Pendidikan Islam Di Indonesia, Dalam Transformasi Sosial Budaya, ed.
Muslih Musa (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999);58 Hasbullah, Kapita Selekta
Pendidikan Islam (Jakarta: Grafindo, 1999).

14 Amin Haedari and Dkk, Masa Depan Pesantren; Dalam Tantangan Modernitas Dan
Tantangan Kompleksitas Global (Jakarta: IRD Press, 2000). 1-11

15 Ibid.; Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.”

292 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

sebagaimana di pesantren.'” Menurut kelompok ini pesantren
cenderung lebih dekat dengan salah satu model pendidikan di Al-
Azhar dengan sistem pendidikan riwaq yang didirikan pada akhir abad
ke 18 M. Kemudian untuk pesantren yang khususnya di Jawa,
merupakan kombinasi antara madrasah dan pusat kegiatan tarekat,
bukan antara Islam dengan Hindu-Buddha. Selain itu dalam
kelompok ini ada pendapat pula yang menegaskan, bahwa sebagai
lembaga pendidikan yang unik dan khas, awal keberadaan pesantren di
Indonesia khususnya di Jawa tidak bisa dilepaskan dari keberadaan
Maulana Malik Ibrahim (w. 1419 H). Hal ini mengindikasikan bahwa
keberadaan pondok pesantren tertua tidak dapat dilepaskan dari
inspirasi yang diperoleh melalui ajaran yang dibawa para Walisongo.'’

Pendapat tentang sejarah asal-usul pesantren di Indonesia
tersebut menambah khazanah perkembangan pesantren dan sampai
saat ini masih banyak kajian mengenai berbagai aspek dalam pesantren
dari berbagai macam disiplin kajian. Perbedaan pandangan tersebut
merupakan hal yang niscaya dalam sebuah kajian dan dapat menjadi
media dan faktor pendorong dalam melakukan kajian lanjut tentang
berbagai aspek pesantren. Karenanya, pesantren merupakan kekayaan
khazanah pendidikan di nusantara yang patut untuk dikaji dan terus
dilakukan kajian.

Awal mulanya, pesantren dimaksudkan untuk mencetak
cendekia atau para ahli dalam agama Islam. Pesantren merupakan
“bapak” dari pendidikan Islam di Indonesia. Pesantren dilahirkan atas
kesadaran kewajiban dakwah Islamiyah, yakni menyebarkan dan
mengembangkan ajaran islam, sekaligus mencetak kader-kader ulama’
atau da’i.'"® Secara prinsip pesantren merupakan tempat untuk fafagqub
fi al-din dan mencetak kader yang memiliki karakter yang kuat dan
takhallug bi al-akblag al-karimah serta generasi yang memiliki kebiasaan
dalam bet/a'abbud kepada Tuhan. Namum untuk melengkapi hal
tersebut ada banyak pesantren yang juga menitik beratkan pada
pembelajara bahasa Arab, al-Quran dan yang lainnya.

16 Thid.

17 Ibid. 4-5

18 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia; Lintasan Sejarah Pertumbuban Dan
Perkembangan (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999). 138

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 293



Mohammad Makinuddin

Tipologi Pesantren

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, bahwa pesantren
merupakan sebuah institusi yang mengajarkan dan sekaligus mewaris-
kan kebudayaan Islam. Maka, secara tidak langsung pesatren akan me-
ngalami perkembangan seiring dengan perekmbengan zaman saat ini,
oleh karenanya muncul beberapa model pesantren baru sebagai
bentuk progresivitas pesantren dalam menjawab tantangan situasi
global. Hal ini juga dilandasi oleh semangat pesantren dalam
menggapai kemanfaatan untuk semesta alam, sebagamana prinsip “.4/-
muhafadah ‘ala al-gadim al- solih wa al-akhdbu bi aljadid — al-aslah”.
Prinsip yang dipengang pesantren mampu memberikan suguhan
ragam atau tipologi psantren yang berkembang saat ini, dimana
penulis paparkan atas adaptasi dari bberapa ahli serta meninjau
beberapa kondisi pesantren saat ini.

1. Pesantren Salaf

Kata salaf berasal dari Bahasa Arab “Salaf” yang berarti “yang
dahulu” atau “klasik™."” Pesantren dengan model pengajaran klasik ini
(Sorogan, Weton, dan Bandongan)” masih banyak diminati oleh
sebagian masyarakat Indonesia, khususnya masyarat pedesaan.

Meski dengan Sorogan, Weton, dan Bandongan, pesantren sa/af
telah mampu melahirkan banyak tokoh ulama nasional, seperti halnya
pendiri Organisasi Masyarakat (Ormas) Nahdlatul ‘Ulama dan
Muhammadiyah yaitu KH Hasyim Asyari’ dan KH. Ahmad Dahlan.
Selain tiga corak metode pembelajaran di atas, pesantren sa/af juga
memiliki kekhasan lain, yaitu sistem kalsikal dalam pembelajaran
agamnya sperti kelas pemula atau biasa disebut dengan kelas U/, kelas
menengah (Wustho), dan kelas lanjutan yang biasa disebut dengan
kelas Uha. Tujuan digunakannya sistem klasikal ini tidak lain ialah
membantu pemetaan materi ajara yang diberikan. Kan tetapi dalam
beberapa kasus masih ada pesantren sa/af yang tanpa menggunakan
sistem klasikal, sehingga pembelajaran berlangsung secara menyuruh
kepada semua santri tanpa memetakan kemampuan peserta didik atau
santri. Semisal Pesantren Langitan Tuban, dimana pesantren ini

menggunakan dua sistem sekaligus yaitu sistem klasikal dan non
klasikal.

19 Irfan Hielmy, Pesan Moral Dari Pesantren: Menigkatkan Kualitas Umat, Menjaga
Ukbuwah (Bandung: Nuansa, 1999). 32

20 Masjkur Anhati, Infegrasi Sekolah Ke Dalam Sistem Pendidifan Pesantren (Surabaya:
Diantama, 2007). 26-27

294 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

Pembelajaran dengan sistem klasikal seperti ini memiliki
orientasi tersendiri, yaitu tercapainya tujuan yang diharapkan oleh
pengajar/pengasuh, terumuskan secara teratur dan prosedural, baik
meliputi masa, kurikulum, tingkatan dan kegiatan-kegiatan lainnya.
Hal ini seperti halnya pendidian formal pada umumnya.

2. Pesantren Modern

Pondok pesantren ini merupakan pengembangan wajah tipe
pesantren, dimana orientasi belajarnya cenderung mengadopsi seluruh
sistem belajar modern dan meninggalkan sistem belajar tradisional.”
Pesantren Modern dalam istilah lain juga disebut sebagai pesantren
khalaf. Pesantren dengan model ini memberikan jalan integrasi
keilmuan secara bersamaan yakni pemberian ilmu umum dan ilmu
agama. Selain itu, pesantren dengan corak ini juga menyertakan
pendidikan ke:'cerarnpilan,22 seperti pemberian kurusus menjahit,
wirausaha bahkan hingga pada keahlian reparasi. Pesantren dengan
coak seperti ini telah banyak berkembang di Indonesia khusnya pada
Pulau Jawa, Baik pesantren yang berafiliasi dengan kurikulum
kementerian Agama, kementrian pendidikan, atau bahkan pesantren
yang yang tidak berafiliasi dengan sistem pendidikan yang ada di
kementerian, akan tetapi memuat kurikulum materi-materi umum.

Di samping dua tipologi tersebut, sebenarnya perkembangan
pesantren saat ini begitu luas, ada pesantren yang menamakan dirinya
salaf akan tetapi sesungguhnya di dalamnya memuat berbagai materi
kekinian. Dan juga ada pesantren-pesantren Alqur’an yang disamping
mengejawentahkan zafagqub fi al-din juga memberikan perhatian sangat
tethadap pembelajaran Alquran, pesantren bahasa dengan corak
perhatiannya  pada  pembelajaran  Agama  juga  melakukan
pengembangan bahasa internasioanal khususnya Bahasa Arab dan
Inggrtis.

Beberapa contoh pesantren dengan corak yang berbeda-beda
dapat diketahui diantaranya ialah Pondok modern Gontor Ponorogo
dan berbagai pesantren cabang dan pesantren alumninya, Ma’had
Sunan Ampel al-Jami’ah UIN Maliki Malang dan banyak pesantren
lainnya.

2 Nur Inayah and Endry Fatimaningsih, “Sistem Pendidikan Formal Di Pondok
Pesantren: Studi Pada Pondok Pesantren Babul Hikmah Kecamatan Kalianda,”
Jurnal Sociologie 1, no. 3 (2013).

22 Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren,
Surau Dan Meunasah Di Indonesia.”

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 295



Mohammad Makinuddin

Pembelajaran Bahasa Arab

Pembelajaran dapat dipahami sebagai suatu hal yang dapat
dilakukan di sebuah lembaga. Faktanya masing-masing dari kita tidak
berhenti “pergi ke sekolah atau madrasah”. Pembelajaran terjadi
setiap waktu. Oleh karena itu, definisi pembelajaran yang secara
umum dapat diterima adalah setiap perubahan perilaku yang yang
relatif permanen, terjadi sebagai hasil dari pengalaman.” Definisi ini
sangat dekat dengan pola pendidikan di pesantren, konteks
pengembangan Bahasa Arab di pesantren dengan pembentukan
lingkungan berbahasa memberikan pengalaman yang otomatis juga
dapat digunakan sebagai sumber belajar pembelajaran, bahkan
lingkungan berbahasa mempunyai peranan yang sangat kuat dalam
penguasaan keterampilan berbahasa terlebih keterampilan bahasa yang
bersifat produktif.

Kegiatan pembelajaran tampaknya lebih dari sekedar mengajar,
tetapl juga upaya membangkitkan minat, motivasi, dan pemolesan
aktifitas pembelajar, agar kegiatan mereka menjadi dinamis. Atau
setiap upaya yang sistematis dan disengaja oleh pendidik untuk
menciptakan kondisi-kondisi agar peserta didik melakukan kegiatan
pembelajaran. Dalam pembelajaran terjadi interaksi antara pengajar
dan pembelajar, di satu sisi guru melakukan sebuah aktivitas yang
membawa anak kearah tujuan, lebih dari itu pembelajar dapat
melakukan serangkaian kegiatan yang telah direncanakan oleh
pengajar yaitu kegiatan belajar yang terarah pada tujuan yang ingin
dicapai.

Dengan demikian, pembelajaran Bahasa Arab dapat diartikan
suatu upaya membelajarkan pembelajar untuk belajar Bahasa Arab
dengan pengajar sebagai fasilitator dengan mengorganisasikan
berbagai unsur untuk memperoleh tujuan yang ingin dicapai. Dalam
pembelajaran Bahasa Arab hendaknya mengacu pada upaya membina
dan mengembangkan empat kompetensi bahasa, agar mampu
memahami bahasa, baik melalui pendengaran maupun tulisan
(reseptif) dan mampu mengutarakan pikiran dan perasaan (produktif)

Strategi Pembelajaran Bahasa Arab

Istilah strategi yang diterapkan dalam dunia pendidikan,
khususnya kegiatan pembelajaran adalah suatu seni dan ilmu untuk
membawakan pembelajaran di dalam kelas menjadi menarik, sehingga

W Gulo, Strategi Belajar Mengajar (Jakarta: Grafindo, 2002). 2

296 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

tujuan yang telah ditetapkan dapat dicapai secara efektif dan efisien.
Strategi dalam pembelajaran mempunyai peran yang sangat signifikan
dalam mengantar pembelajaran, pembelajaran untuk mahasiswa yang
mempunyai kemampuan excellent  idealnya  dibedakan dengan
mahasiswa beginer dalam belajara Bahasa Arab, dan hal ini bagian dari
strategi pembelajaran bahasa Arab.

Hamzah B. Uno mendefinisikan Strategi pembelajaran sebagai
suatu cara yang akan dipilihdan digunakan oleh seorang pengajar
untuk  menyampaikan materi pembelajaran  sehingga  akan
memudahkan siswa menerima dan memahami materi pembelajaran,
yang pada akhirnya tujuan pembelajaran dapat dikuasainya di akhir
kegiatan pembelajaran.**

Dari definisi di atas, maka strategi pembelajaran Bahasa Arab
dapat dikatakan sebagai suatu ilmu atau seni atau cara yang digunakan
dalam pembelajaran Bahasa Arab baik melalui pembelajaran secara
formal di dalam ruang pembelajaran maupun dengan memberikan
pengalaman untuk mempermudah pembelajar sehingga pembelajar
mampu memahami dan menguasai materi Bahasa Arab secara efektif
dan efisien.

Dalam mengaplikasikan strategi pembelajaran Bahasa Arab,
dapat mempehatikan prinsip pembelajaran Bahasa Arab, yaitu: 1)
Prioritas atau mendahulukan yang utama, 2) ketepatan, 3) tahapan
atau tadarrnj, 4) aspek motifasi, 5) baku dan mendasar.”” Dari lima
prinsip tersebut, pesantren sangat memperhatikan dalam melakukan
pembelajaran, misalnya pembelajaran gramatikal Arab, pesantren
memperhatikan tahapan, gramatikal yang mudah didahulukan
kemudian disusul gramatikan yang memiliki cakupan yang lebih luas
dan memiliki kompleksitas yang lebih tinggi.

Orientasi Pembelajaran Bahasa Arab

Secara implementatif, Pendidikan Bahasa Arab di Indonesia
telah diajarkan sedini mungkin, mulai dari pra taman kanak-kanak
(seorang mulai mampu berbicara) hingga pada perguruan tinggi.
Berbagai potre penyelenggaraan pendidikan Bahasa Arab di lembaga-

24 Hamzah B. Uno, Model Penbelajaran: Menciptakan Proses Belajar Mengajar Yang Aktif
(Jakarta: Bumi Aksara, 2009). 3

%5 Kamal Ibrahim and Mamduh Nur Al-Din, Talim Al-Lughah Al-Ajnabiyyah 1.i Al
Danrah Al-Tarbiyah Al-Mukathafah, ed. Jamrah al-Imam Muhammad bin Sa’ud al-
Islamiyah bi Indonesia (Jakarta, 1407). 3

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 297



Mohammad Makinuddin

lembaga pendidikan setidaknya menunjukkan adanya upaya serius

untuk mengembangkan sitem dan mutunya. Secara teoritis, paling

tidak ada empat orientasi pendidikan Bahasa Arab, yaitu:

a. Orlentasi religius, yaitu belajar Bahasa Arab sebagai tujuan
memahami dan memahamkan ajaran Islam (fabw  al-magra)).
Orientasi ini dapat berupa belajar keterampilan pasif (mendengar
dan membaca) dan dapat pula mempelajari keterampilan aktif
(berbicara dan menulis)

b. Orientasi akademis, yaitu belajar Bahasa Arab untuk tujuan
memahami ilmu-ilmu dan keterampilan berBahasa Arab (istima’,
kalam, gira’ah, dan kitabah). Otientasi ini cenderung menempatkan
Bahasa Arab sebagai disiplin ilmu atau obyek studi yang harus
dikuasai secara akademik. Orientasi ini biasanya identik dengan
studi Bahasa Arab di konsentrasi bahasa Arab,

c. Orientasi profesional/paraktis dan pragmatis, yaitu belajar Arab
untuk kepentingan profesi, praktis dan pragmatis, seperti mampu
berkomunikasi lisan (wuhadatsah) dalam Bahasa Arab untuk
menjadi TKI (Tenaga Kerja Indonesia), diplomat, turis misi
dagang atau untuk melanjutkan studi di salah satu negara Timur
Tengah.

d. Orientasi idelogis dan ekonomis, yaitu belajar Bahasa Arab untuk
memahami dan menggunakan Bahasa Arab sebagai media bagi
kepentingan orientalisme, kapitalisme imperialisme, dan seba-
gainya. Orientasi ini terlihat dari dibukanya kursus Bahasa Arab
di negara-negara barat.”

Orientasi pembelajaran Bahasa Arab tersebut, menjadi pertim-
bangan tersendiri dalam penentuan arah tujuan pembelajaran, pesan-
tren yang menjadikan penguasaan semua kompetensi Bahasa Arab
sebagai capain pembelajaran, hal ini akan berbeda tujuan pembela-
jarannya dengan pesantren yang hanya menjadikan kompetensi resep-
tif Bahasa Arab secagai capaian pembelajaran.

Orientasi akademis di samping menjadi pilihan orientasi pembe-
lajaran pada studi Bahasa Arab dan pendidikan Bahasa Arab di pergu-
ruan tinggi juga menjadi pilihan utama pesantren-pesantren yang
mengembangkan Bahasa Arab, bahkan di pesantren-pesantren terse-
but kompetensi tersebut secara sinergi terus dikembangkan, dalam

2 Acep Hermawan, Metodologi Pembelajaran Babasa Arab (Bandung: Remaja Rosyda
Karya, 2011). 89-90

298 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

bidang jurnalistik dan public speaking misalnya. Sehingga santri memilik
ketrampilan dalam jurnalistik dan public speaking Bahasa Arab.

Lain halnya di beberapa pesantren sa/af , pada umumnya orien-
tasi religius menjadi orientasi utama dalam belajar dan pembelajaran
Bahasa Arab, sehingga pembelajaran Bahasa Arab memuat
pembelajaran gramatikal dan pembelajaran membaca dan memahami
kajian-kajian keagamaan (fabm al-maqrn’), meskipun sifatnya sebagai
kompetensi reseptif, sesungguhnya banyak santri maupun lulusan
pesantren salaf yang di kemudian hari mampu dan mudah beradaptasi
dalam mengaplikasikan kompetensi secara produktif, karena kompe-
tensi reseptif juga dapat dijadikan sebagai modal dalam berBahasa
Arab secara produktif.

Pesantren dan Bahasa Arab

Pembelajaran Bahasa Arab di pesantren memiliki kedudukan
yang sangat istemawa, apalagi di pesantren yang mengembangkan
bahasa asing seperti pesantren Gontor dan lainnya. Kedudukan
Bahasa Arab yang sangat istimewa di pesantren digambarkan laksana
mahkota pesantren. Tanpa bahasa, pesantren tidak memiliki simbol
kehormatan dan keistimewaan.

“Bahasa adalah mahkota pondok”, demikian kata-kata yang
sering disampaikan penggerak bahasa di Gontor. Dalam istilah lain,
langnage is our crown atau al-lughab taju al-ma’hadi. Ibarat mahkota, bahasa
menjadi simbol kehormatan dan kebanggaan Pondok Modern Darus-
salam Gontor. Maklum, Gontor memang dikenal sebagai pondok
yang mengembangkan Bahasa Arab dan bahasa Inggris secara
konsisten. Sehingga, Gontor sering mendapat julukan laboratorium
hidup untuk kedua bahasa asing tersebut.”’

Kedudukan bahasa yang istimewa juga terdapat di pesantren-
pesantren salaf , sehingga pembelajaran Bahasa Arab di pesantren salaf
juga mendapat perhatian yang serius ini dibuktikan dengan penem-
patan kajian gramatikal Arab di pesantren mendapat perhatian yang
luar biasa dari pesantren salaf. Bahkan sebagian pesantren salaf
mengharuskan santri untuk hafal kaidah gramatikal Arab, misalnya
harus hafal nazam al-Imrithi dan Magsud, Alfiyah ibn al-Malik dan
pembelajaran gramatikal Arab mendapat porsi jam yang lebih banyak.

Paling tidak ada beberapa hal penting yang mendapat perhatian
pesantren dalam mengembangkan pembelajaran bahasa Arab:

27 “Gontor Dan Bahasa,” H#p:/ [ www.gontor.ac.id/ catatan/ gontor-Dan-Bahasa, 2016.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 299



Mohammad Makinuddin

1. Materi Pembelajaran

Melihat dari unsur pembelajaran bahasa, maka materi pem-
belajaran Bahasa Arab di pesantren secara umum di kategorikan ke
dalam beberapa hal: a) Pembelajaran al-mufradab, b) Pembelajaran al-
Aswah, dan c) Pembelajaran a/-Tarkib. Pesantren-pesantren salaf
memulai pembelajaran bahasa dari pembelajaran gramatikal, sebagian
ada yang memberikan pembelajaran mufradah dan pembelajaran zarkib
dalam pembelajaran Bahasa Arab, sebagian ada yang memanfaatkan
pembelajaran kitab kuning sebagai pengayaan mufridah dan pengayaan
pembelajaran  zarkib, pembelajaran mufradah dan  tarkib bisa saja
terintegrasi dengan pembelajaran kitab kuning, pembelajaran Aswabh
dapat diperoleh hanya dengan mendengar dari pengajian kuning.
namun sebagian pesantren sa/af memberikan materi pembelajaran
bahasa Arab, dengan begitu mufradat dan tarkib terintegrasi dalam
pembelajaran materi bahasa Arab.

Beda dengan pesantren modern, yang menerapkan sistem
pembelajaran Bahasa Arab ke dalam pembelajaran materi Bahasa
Arab yang dimulai dengan pembelajaran mufradah, tarkib dan Aswat
dan terintegrasi di dalam pembelajaran tersebut, sehingga santri dapat
dengan mudah dan secara langsung mengaplikasikan tiga unsur
tersebut dalam kehidupan sehari.

Sedangkan jika melihat kompetensi bahasanya, maka
pembelajaran Bahasa Arab bisa dikategorikan dalam beberapa aspek:
a) Pembelajaran Kalam, b) Pembelajaran Istima’, c¢) Pembelajaran
Qira’ah, dan d) Pembelajaran Kitabah. Pembelajaran di pesantren salaf
secara umum hanya memberikan pembelajaran Kitabah dan Qira’ab
saja, sedangkan di pesantren yang mengembangkan bahasa membe-
rikan pembelajaran keempat kompetensi secara integral.

2. Metode Pembelajaran

Metode pembelajaran Bahasa Arab yang ada di pesantren sa/af
cenderung menggunakan metode tradisional atau alQawa’id dan
tarjamah yang orientasinya adalah pembelajar mampu membaca
naskah-naskah berbahasa Arab, maka tak heran jika santri pesantren
sangat mumpuni dalam membaca dan memahami naskah-naskah
Bahasa Arab. Lain halnya dengan pesantren pengembang Bahasa
Arab yang menggunakan berbagai metode pembelajaran Bahasa Arab,
karena pembelajarannya berorientasi pada penguasaan empat
kompetensi bahasa dan tiga unsur bahasa.

300 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

3. Kursus Bahasa Arab

Diberbagai pesantren pengembang bahasa, pembelajaran
Bahasa Arab dilakukan secara intensif di kegiatan kursus Bahasa.
Dengan dilakukannya pembelajaran Bahasa Arab secara intensif
mengantar pembelajar lebih cepat dalam menguasai Bahasa Arab.
Bahkan sebagian yang lain masih ditunjang dengan kegiatan pembe-
lajaran di luar kursus Bahasa Arab, seperti kegiatan pembelajaran
bahasa pada waktu jam formal di madrasah atau lainnya.

Kegiatan kursus ini dilakukan setiap hari atau bahkan sehari
dengan beberapa pertemuan, kegiatan ini dimaksudkan dapat
memberikan pengayaan Bahasa Arab kepada pembelajar agar dapat
dialpikasikan dalam komunikasi keseharian, dengan begitu pembelajar
memiliki banyak pengetahuan kosakata, farkib dan bagaimana
menggunakannya dalam berkomunikasi.

4. Kegiatan-Kegiatan Kebahasaan

Di samping kegiatan kursus bahasa secara intensif, pesantren
pengembang bahasa mengadakan kegiata-kegiatan kebahasaan yang
dapat menunjang kemampuan berbahasa pembelajar, baik itu kegiatan
yang dilakukan setiap minggu, setiap bulan maupun setiap tahun,
diantaranya latihan berpidato, latihan berbicara, latithan menulis, lati-
han drama, mengadakan lomba bahasa dan lain sebagainya.

Kegiatan-kegiatan tersebut di samping mendorong penguasaan
berbahasa juga dapat membangkitkan semangat menghidupkan Baha-
sa Arab, agar pembelajar selalu memiliki semangat dan minat yang
kuat dalam belajara bahasa Arab.

5. Lingkungan Bahasa (language environment)

Lingkungan bahasa (langnage environmen?) memilik peran penting
dalam pemerolehan dan pembelajaran bahasa, maka pesantren
pengembang bahasa mem-bentuk lingkungan bahasa agar santri
memiliki media dalam mengimplementasikan kompetensi bahasa
dalam keseharian. Lingkungan bahasa (language environmeni) yang
dibentuk kemudian dikelola dengan baik agar dapat dilestarikan dan
hidup.

Lingkungan bahasa (langunage environment) yang dimaksud juga
dapat dikatakan sebagai lingkungan belajar, lingkungan belajar
merupakan segala unsur yang meliputi pengajar mulai dari kitab ajar,
metode pembelajaran, kegiatan pembelajaran di dalam kelas atau di

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 301



Mohammad Makinuddin

luar kelas, di tengah-tengah pembelajaran atau sesudah dan
sebelumnya.”®

Pondok Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan
yang menjadi kawah candradimuka dalam pengembangan bahasa
Asing, terlebih pengembangan dan pembelajaran Bahasa Arab. Ada
banyak studi yang menjadi bukti tentang keberhasilan pesantren
dalam tema ini.Sistem pendidikanpesantren yang menerapkan /long /ife
time edncation (pendidikan sepanjang waktu) memberikan ruang terja-
dinya praktik bahasa Asing yang intens dan kontinu, mulai dari
bangun hingga menjelang tidur.Sistem dan aktifitas inilahyang mem-
bentuk lingkungan bahasa di pesantren.

Lingkungan bahasa (language environment) menjadi vital karena ia
sebagai salah satu faktor yang mempengaruhi dan menentukan
keberhasilan pembelajaran dan penguasaan bahasa Asing, tidak
terkecuali Bahasa Arab. Keberadaan (lingkungan Bahasa Arab) tidak
bisa dipisahkan dari satu kesatuan sistem pembelajaran bahasa karena
sifatnya yang selalu hadir, melingkupi serta memberi nuansa relevan
dan faktual dalam pembelajaran Bahasa Arab itu sendiri.

Lingkungan mempunyai peranan penting dalam pembelajaran
dan pemerolehan bahasa. Lingkungan didefenisikan sebagai semua
unsur dan faktor baik materi dan maupun non-materi yang
mempengaruhi proses pembelajaran dan menjadi stimulan bagi siswa
untuk menjadi lebih semangat dalam meningkatkan ketrampilan
bahasa, mendorong mereka dan memberanikan mereka untuk
mempraktikkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, atau segala
sesuatu yang didengar dan dilihat oleh siswa dari sesuatu yang
mempengaruhi mereka dalam mempelajari bahasa Arab.”

Ada banyak pesantren atau lembaga pendidikan yang fokus
dalam pengembangan Bahasa Arab dan rata-rata diiringi dengan
kenaikan jumlah peminat santri yang belajar di pesantren tersebut,
Bahasa Arab menjadi salah satu daya tarik tersendiri bagi calon santri
atau peserta didik. Penulis belum menemukan pesantren atau lembaga
pendidikan yang fokus dalam pengembangan Bahasa Arab kemudian
sepi dari peminat.

28 Sholah Abd al-Majid Al-Araby, Ta'allum Al-Lughah Al-Hayyah Wa Ta'limuba
(Kairo: Maktabah Lubnan, 1981). 11

2 Halimy Zuhdy, “Lingkungan Bahasa Arab Dan Perannya Dalam Belajar Dan
Pembelajaran Di Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep Madura” (Uin
Maulana Malik Ibrahim Malang, 2007). ii

302 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

Bahasa Arab dalam Situasi Global

Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa yang digunakan oleh
banyak masyarakat dunia, lebih dari 200 juta jiwa bertutur dengan
menggunakan Bahasa Arab dan digunakan secara resmi diberbagai
negara (+ 20 negara). Secara umum Bahasa Arab telah berkembang
dan tersebar ke berbagai negara, sampai meluas ke berbagai daerah
dari Asia Tengah sampai Afrika Barat. Dan Bahasa Arab di gunakan
oleh banyak negara di kawasan timur tengah.

Kawasan Timur Tengah merupakan salah satu wilayah yang
memliki potensi yang besar jika dilihat dari sudut pandang geopolitik
dan geostrateginya. Kita mengenal kawasan ini sebagai regime yang
sangat menarik perhatian di berbagai belahan dunia, khususnya bagi
bangsa barat sendiri. Ada banyak faktor yang membuat kawasan
Timur Tengah ini menjadi rebutan bangsa-bangsa besar seperti
Amerika, Inggris dan Prancis. Terdapat banyak keistimewaan yang
terkandung di dalamnya, yaitu diantaranya Timur Tengah jika dilihat
dari segi geografisnya memiliki letak yang sangat strategis, dimana
wilayah ini menjadi "jembatan" untuk menghubungkan tiga benua:
Asia, Afrika, dan Eropa. Sehingga jika negara-negara besar tersebut
dapat menguasainya maka akan memiliki akses yang cukup luas untuk
mengontrol perkembangan yang terjadi diantara ketiga benua tersebut
secara lebih dekat dan dapat lebih cepat dalam mengatasi atau
mengantisipasinya, selain itu juga semakin mempermudah dalam
melakukan perdagangan lintas benua.”

Kebijakan znfitah (keterbukaan ekonomi) yang ramai melanda
dunia Arab terjadi pada tahun 1980-an dimana negara-negara minyak
memberikan peluang bagi dunia swasta untuk turut serta berperan
dalam sektor-sektor publik. Salah satu dalam pengalaman Saudi
Arabia adalah meminta pengusaha sektor swasta untuk berpindah dari
investasi tradisional yang umumnya dibidang properti dan perda-
gangan ke bidang industri. Selama ini pengusaha setempat menikmati
hasil dari belanja negara yang besar karena didorong oleh keuntungan
minyak.” Kondisi ini tentu sangat membutuhkan komunikasi dengan
menggunakan Bahasa Arab, meskipun komunikasi dengan meng-
gunakan Bahasa Inggris dapat dilakukan, namun penggunaan Bahasa

30 Asnani Dewi Maisuri and Dkk, “Studi Kawasan Timur Tengah,” Studitimteng,
2009.
31 Tbid.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 303



Mohammad Makinuddin

Arab lebih tepat karena berhadapan dengan penutur yang mayoritas
menggunakan bahasa Arab.

Bahasa Arab dewasa ini dihadapkan pada tantangan serius.
Pertama, pelemahan minat, motivasi, dan spirit mempelajari Bahasa
Arab melalui stigmatisasi Bahasa Arab sebagai bahasa yang sukar
dipelajari dan dimengerti. Citra negatif Bahasa Arab sebagai bahasa
yang sulit dipelajari dan tidak menarik, menurut riset Fathi Ali Yunus
di Mesir pada dekade 1980-an, antara lain, karena kolonialisasi Barat
terthadap dunia Islam dengan agenda menjauhkan umat Islam dari
bahasa al-Quran.

Kedna, karena alasan pragmatisme dan deformalisme, peng-
gunaan Bahasa Arab fusah (standar, formal) di kalangan masyarakat
Arab juga mulai berkurang frekuensi dan proporsinya. Dalam
interaksi sosial kemasyarakatan, Bahasa Arab cenderung digantikan
dengan bahasa 'ammiyah (bahasa pasaran) atau dialek lokal (Saudi,
Mesir, Suriah, Sudan, dlI).

Ketiga, politik bahasa di Indonesia belum sepenuhnya memberi
angin segar bagi eksistensi Bahasa Arab. Melihat besarnya potensi
peserta didik Muslim, idealnya Bahasa Arab dapat dijadikan sebagai
bahasa kedua di lembaga pendidikan Islam, mulai dari Madrasah
Ibtidaiyah hingga perguruan tinggi.

Keempat, pendidikan dan pembelajaran Bahasa Arab di Indo-
nesia belum sepenuhnya memiliki landasan dan kerangka teoretik
yang mapan, terutama dari aspek kurikulum dan metodologi
pembelajarannya.” Perlu upaya-upaya inovatif yang dilakukan oleh
berbagai elemen agar pendidikan dan pembelajaran Bahasa Arab di
Indonesia memiliki landasan dan kerangka teoritik yang mapan.

Di samping berbagai tantangan tersebut, sebenarnya Bahasa
Arab di Indosea juga memiliki berbagai peluang, diantaranya:

Pertama, peluang studi Bahasa Arab semakin terbuka karena
seseorang yang menguasai Bahasa Arab dipastikan memiliki modal
dasar mendalami dan mengembangkan kajian Islam. Bahasa Arab
dapat dijadikan modal intelektual dan instrumental pengembangan
lmu keislaman dan keterampilan komunikatif.

Kedna, pengembangan profesi keguruan, yaitu menjadi tenaga
pengajar Bahasa Arab profesional. Sebab, mereka yang mempunyai
kompetensi dan kewenangan akademik dan profesional di MI/SD,
MTs/SMP, dan MA/SMA atau lembaga pendidikan yang sederajat

32 Ibid.

304 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

adalah lulusan Prodi Pendidikan Bahasa Arab. Kebutuhan guru/
pengajar Bahasa Arab di Indonesia tergolong sangat tinggi karena
jumlah pondok pesantren di Indonesia lebih dari 20 ribu, belum lagi
madrasah dan Perguruan Tinggi Islam.

Ketiga, dinamisasi dan pembudayaan tradisi penelitian dan
pengembangan metodologi pembelajaran bahasa Arab. Hal ini perlu
dilakukan agar ilmu-ilmu Bahasa Arab dan metodologi pembela-
jarannya semakin berkembang progresif.”

Keempat, intensifikasi penerjemahan karya berbahasa Arab, baik
mengenai keilmuan dan keislaman, ke dalam bahasa Indonesia dan
sebaliknya. Salah satu faktor yang mempercepat kemajuan peradaban
Islam di masa klasik adalah gerakan penerjemahan besar-besaran,
terutama masa Harun al-Rasyid dan al-Ma'mun.

Kelima, pengembangan media dan teknologi pembelajaran Baha-
sa Arab. Selama ini media pembelajaran Bahasa Arab di Indonesia
masih tergolong minim dan belum berkembang pesat.”

Keenam, Perkembangan ekonomi di negara teluk seperti daya
tarik ibarat gula sehingga semut-semut berdatangan. Dengan ban-
yaknya orang asing, sehingga perbandingan jumlah penduduk asli
dengan peketja asing hampir setara. Tentu saja fasilitas yang dimiliki
oleh penduduk setempat, terutama berkaitan dengan tunjangan dan
kemudahan tidak sama dengan para pendatang.” Ini tentunya dapat
menjadi salah satu motivasi dan orientasi pembelajaran dan penge-
mbangan bahasa Arab.

Penutup

Pesantren dan Bahasa Arab merupakan dua hal yang saling
terkait dan sulit untuk dipisahkan, hampir setiap pesantren melakukan
pembelajaran Bahasa Arab, baik pembelajaran dalam kompetensi
reseptif saja, maupun melakukan pembelajaran dalam kompetensi
reseptif dan produktif. Baik melakukan pembelajaran dalam unsur
kebahasaan kosakata dan farkib saja maupun disertai dengan unsur
ashwat. Posisi pesantren dalam pengembangan Bahasa Arab menjadi
tempat yang sangat strategis dalam mengembangkan Bahasa Arab
untuk menghadapi situasi global.

33 Ibid.
34 Ibid.
% Ibid.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 305



Mohammad Makinuddin

Selain memiliki tantangan, Bahasa Arab dalam situasi global
juga memiliki berbagai peluang untuk dikembangkan. Bahasa Arab
merupakan hal pokok penting agar seseorang dapat cksis dan
memiliki daya saing di era yang semakin mengglobal ini, karena kajian
keilmuan di era global membutuhkan penguasaan Arab. Di samping
itu, kedudukan Bahasa Arab yang sangat strategis sebagai bahasa
Internasional juga mendorong sumber daya manusia global untuk
menguasai Bahasa Arab. Begitu juga kondisi perckonomian di
semenanjung Saudi Arabiyah yang semakin maju, menarik berbagai
pihak untuk mengembangkan bisnis. Di saat bersentuhan dengan
usaha yang ada di semenanjung Saudi Arabiyah, seseoraang haruslah
memiliki kemampuaan dalam berbahasa Arab.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan di Indonesia sudah
menjadi sepatutnya mengembangkan Bahasa Arab. Orientasinya tidak
lain ialah untuk membekali santri menjadi pesantren seseorang yang
mampu berkiprah dalam situasi global saat ini.

Daftar Rujukan

Al-Araby, Sholah Abd al-Majid. Ta'allum Al-Lughah Al-Hayyah Wa
Ta’limuba. Kairo: Maktabah LLubnan, 1981.

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of
Applied Linguistics and Islamic Edncation 1, no. 1 (2017): 145—49.

. “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum Pesantren
Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia
Usaha.” Maraji 1, no. 1 (2016): 304-29.

Anbhari, Masjkur. Integrasi Sekolah Ke Dalam Sistem Pendidikan Pesantren.
Surabaya: Diantama, 2007.

Asrohah, Hanun. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: LOGOS, 1999.

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning Pesantren Dan Tarekat. Bandung:
Mizan, 1995.

“Gontor Dan Bahasa.” Hu#p:/ /www.gontor.ac.id/ catatan/ gontor-Dan-
Bahasa, 2016.

Gulo, W. Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: Grafindo, 2002.

Haedari, Amin. Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas Dan

306 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren

Tantangan Komplesitas Global. Jakarta: IRD Press, 2004.

Haedari, Amin, and Dkk. Masa Depan Pesantren; Dalam Tantangan
Modernitas Dan Tantangan Kompleksitas Global. Jakarta: IRD Press,
2006.

Hasbullah. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: Grafindo, 1999.

Searah  Pendidikan Islam Di Indonesia; Lintasan  Sejarab
Pertumbuban Dan Perkembangan. Jakarta: Raja Grafindo Persada,
1999.

Hermawan, Acep. Metodologi Pembelajaran Bahasa Arab. Bandung:
Remaja Rosyda Karya, 2011.

Hielmy, Irfan. Pesan Moral Dari Pesantren: Menigkatkan Kualitas Umat,
Menjaga Ukbuwah. Bandung: Nuansa, 1999.

Ibrahim, Kamal, and Mamduh Nur Al-Din. Talim Al-Lughah Al-
Ajnabiyyah 1i Al-Daurah Al-Tarbiyah Al-Munkathafah. Edited by

JamP’ah al-Imam Muhammad bin Sa’ud al-Islamiyah bi Indonesia.
Jakarta, 1407.

Inayah, Nur, and Endry Fatimaningsih. “Sistem Pendidikan Formal
Di Pondok Pesantren: Studi Pada Pondok Pesantren Babul
Hikmah Kecamatan Kalianda.” Jurnal Sociologie 1, no. 3 (2013).

Karim, Rusli. Pendidikan Isiam Di Indonesia, Dalam Transformasi Sosial
Budaya. Edited by Muslih Musa. Jakarta: Raja Grafindo Persada,
1999.

Maisuri, Asnani Dewi, and Dkk. “Studi Kawasan Timur Tengah.”
Studitimteng, 2009.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren; Suatu Kajian Tentang
Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994.

Prasodjo, Soedjoko. Profil Pesantren. Jakarta: LP3S, 1974.

Tim Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan Agama Islam. Profi/
Pondok  Pesantren  Mu'adalah. Jakarta: Direktorat Pendidikan
Keagamaan dan Pondok Pesantren Departemen Agama, 2004.

Uno, Hamzah B. Model Pembelajaran: Menciptakan Proses Belajar Mengajar
Yang Aktif. Jakarta: Bumi Aksara, 2009.

Wahjoetomo. Perguruan Tinggi Pesantren; Pendidikan Alternatif Masa

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 307



Mohammad Makinuddin

Depan. Jakarta: Gema Insani Press, 1997.

Ziemek, Manfred. Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M,
1986.

Zuhdy, Halimy. “Lingkungan Bahasa Arab Dan Perannya Dalam

Belajar Dan Pembelajaran Di Pondok Pesantren Al-Amien
Prenduan Sumenep Madura.” Uin Maulana Malik Ibrahim
Malang, 2007.

308 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



