
 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 288-308 

Abstract: This article discussed Arabic as pesantren feature 
and its challenges in global situation. Pesantren and Arabic are 
inseparable. Arabic was taught in any pesantren, at least in 
grammatical aspects and passive Arabic development, this 
can be seen in which learning kitab kuning that used Arabic is 
necessity. In order to get the purpose, Arabic grammatical 
learning is also become a part of developed curriculum 
structure. Thus, in the context of globalization, the study of 
kitab kuning and Arabic script is essential for someone’s 
existence, and competitive in this increasingly globalized era. 
In addition, the study of science in global era requires 
language mastery especially Arabic. So the position of 
pesantren in that context becomes a very strategic place to 
develop Arabic in order to face up the challenges in global 
situation. 
Key words: Pesantren, Arabic, Global Situation 

Pendahuluan 
Pesantren merupakan satu diantara lembaga pendidikan yang 

mempunyai keterkaitan erat dengan bahasa Arab1, di samping madra-
sah, perguruan tinggi dan lembaga pendidikan lainnya. Bahkan kalau 
melihat sejarah pendidikan Islam di Indonesia, maka pesantren 
merupakan lembaga pendidikan Islam yang khas secara kultur dan 
kurikuumnya di Indonesia.2 Dari hal ini bisa dikatakan bahwa 
pembelajaran Bahasa Arab pertama kali di Indonesia berada di 

                                                           
1 Wahjoetomo, Perguruan Tinggi Pesantren; Pendidikan Alternatif Masa Depan (Jakarta: 
Gema Insani Press, 1997). 25 
2 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah 
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and 
Islamic Education 1, no. 1 (2017): 145–49. 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 289 

pesantren-pesantren yang berkembang bersamaan dengan penyebaran 
Islam di Indonesia.3 

Saat ini pesantren di Indonesia telah mengalami perkembangan 
yang begitu pesat, hal ini ditandai dengan munculnya berbagai tipologi 
pesantren, seperti pesantren salaf iyah, pesantren khalaf (modern), dan 
pesantren entrepreneur. Pesantren yang masih mengembangkan nilai-
nilai tradisional murni baik dalam sistem pendidikan maupun dalam 
sistem interaksi sosial masyakatnya disebut pesantren salaf .4 Selan-
jutnya pesantren yang telah termodifikasi baik dalam sistem pendi-
diannya atupun sistem Bahasa kesehariannya (bilingual) disebut pesan-
tren khalaf (modern). Adapun pesantren entrepreneur merupakan 
pesantren yang termodifikasi untuk memberikan konsep berwirasuaha 
dalam pembelajarannya.5 

Pesantren dan pengembangan Bahasa Arab atau bahasa asing 
menurut pandangan penulis memiliki kedudukan yang istimewa di 
mata stakeholders dan memiliki peran yang strategis dalam hidup dan 
kehidupan di era globalisasi, nyaris belum pernah penulis temukan 
pesantren pengembang bahasa asing yang sepi dari peminat bahkan 
perguruan tinggi yang mengembangkan pesantren dan bahasa asing 
menjadi idola masyarakat saat ini. 

Menjadi sebuah keniscayaan bahwa pesantren dan Bahasa Arab 
memiliki keterkaitan yang sangat erat, karena hampir di setiap 
pesantren melakukan pembelajaran Bahasa Arab meski hanya dalam 

tatanan grametikal dan pembacaan kitabnya saja (naḥw, ṣorof dan 

beberapa kitab pegangan lain). Pengkajian ilmu naḥw dan ṣorof menjadi 
menu keseharian santri, hingga melekat menjadi sebuah anekdot 
kajian ilmu “tahu-tempe” seperti  makanan konsumsi sehari-harinya.  

Pada awal pertumbuhannya, fungsi utama pesantren adalah 
menyiapkan santri mendalami dan menguasai ilmu agama Islam atau 
lebih dikenal tafaqquh fi al-din, yang diharapkan dapat mencetak kader-
kader ulama dan turut mencerdaskan masyarakat Indonesia dan 
melakukan dakwah menyebarkan agama Islam serta benteng 

                                                           
3 Ibid. 
4 Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: LOGOS, 1999). 
5 Saeful Anam, “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum Pesantren 
Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia Usaha,” Maraji 1, no. 
1 (2016): 304–29. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 290 

pertahanan umat dalam bidang akhlak.6 Namun pada perkem-
bangannya, banyak pesantren yang memiliki core yang inten terhadap 
pengembangan bahasa Arab, hingga menjadikannya (Bahasa Arab) 
sebagai kompetensi reseptif dan produktif yang harus dikuasai oleh 
santri, hingga muncul budaya berBahasa Arab sebagai bahasa komu-
nikasi sehari-harinya. Tidak berhenti dalam konteks itu saja, melain-
kan pada penguasaan Bahasa Arab menjadi jaminan mutu lulusan 
pesantren (learning outcome) dan ini menjadi tranding icon sebuah 
pesantren yang ingin maju dan berkembang. 

Disisi lain, perjalanan globalisasi semakin pesat, mendorong 
setiap individu untuk dapat beradaptasi dan tetap eksis agar dapat 
hidup (survive) dan bersaing di era modern. Dalam konteks ini, posisi 
pesantren dengan bahasa arabnya sebagai core kajian dan pengem-
bangan menjadi semakin strategis berperan dalam membina dan 
mengantar santri semakin berdaya. Pesantren ini yang nantinya 
menjadi lembaga pendidikan yang memiliki akar kuat (indigenous) pada 
masyarakat muslim Indonesia, mampu menjaga dan mempertahankan 
keberlangsungan dirinya (survival system) serta memiliki model 
pendidikan multi aspek. Modal inilah yang diharapkan melahirkan 
masyarakat yang berkualitas dan mandiri sebagai bentuk partisipasi 
pesantren dalam menyukseskan tujuan pembangunan nasional, 
sekaligus berperan aktif dalam mencerdaskan bangsa sesuai yang 
diamanatkan oleh Undang-undang Dasar 1945.7 Analisis konseptual 
ini membahas tentang Bahasa Arab sebagai kehasan pesantren dan 
tantangannya pada situasi global.  

Definisi Pesantren 
Pondok Pesantren dalam penyelenggaraan pendidikannya 

berbentuk asrama yang merupakan komunitas khusus di bawah 
pimpinan kyai dan dibantu oleh ustadz yang berdomisili bersama-
sama santri dengan masjid sebagai pusat aktivitas belajar mengajar, 
serta pondok atau asrama sebagai tempat tinggal para santri dan 
kehidupan bersifat kreatif, seperti satu keluarga.8 

                                                           
6 Tim Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan Agama Islam, Profil Pondok 
Pesantren Mu’adalah (Jakarta: Direktorat Pendidikan Keagamaan dan Pondok 
Pesantren Departemen Agama, 2004). 3 
7 Amin Haedari, Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas Dan Tantangan 
Komplesitas Global (Jakarta: IRD Press, 2004). 3 
8 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren; Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai 
Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994); 6. lihat pula dalam Asrohah, Sejarah 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 291 

Ada beberapa istilah yang memiliki kesamaan dengan istilah 
pesantren, antara lain: Pondok, Surau, Dayah, dan Meunasah.9 Tepatnya 
istilah Surau terdapat di Minangkabau, Penyantren di Madura, Pondok di 
Jawa Barat dan Rangkang di Aceh.10 Di Jawa secara umum istilah yang 
banyak digunakan oleh banyak orang terhadap penamaan lembaga 
tersebut juga Pondok. 

Ziemek mengatakan, kata pondok berasal dari kata funduq 
(Arab) yang berarti ruang tidur atau wisma sederhana, karena pondok 
merupakan tempat penampungan sederhana bagi pelajar yang jauh 
tempat tinggalnya, sedangkan kata pesantren berasal dari kata santri. 
Atau gabungan dari suku kata “sant” (manusia baik) dengan suku kata 
“tra” (suka menolong), sehingga kata pesantren dapat berarti tempat 
pendidikan manusia baik-baik.11 

Pondok pesantren merupakan satu bentuk pendidikan 
keislaman yang melembaga di Indonesia. Kata pondok (kamar, gubug, 
rumah kecil) dipakai dalam bahasa Indonesia dengan menekankan 
pada kesederhanaan bangunan.12 Namun dalam perkembangannya, 
menampakkan keberadaan sebagai lembaga pendidikan Islam yang 
mumpuni, di dalamnya didirikan sekolah, baik secara formal maupun 
nonformal, bahkan sekarang pesantren mempunyai trend baru dalam 
rangka memperbaharui sistem yang selama ini digunakan yaitu:  
1. Mulai akrab dengan metodologi kegiatan modern. 
2. Semakin berorientasi pada pendidikan fungsional, artinya terbuka 

atas perkembangan di luar dirinya. 
3. Diversifikasi program dan kegiatan makin terbuka dan 

ketergantungannya pun absolut dengan kyai sekaligus dapat 
membekali para santri dengan berbagai pengetahuan di luar mata 
pelajaran agama, maupun ketrampilan yang diperlukan di 
lapangan kerja. 

                                                                                                                                   
Pendidikan Islam; Anam, “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum 
Pesantren Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia Usaha”; 
dan Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah 
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” 
9 Ibid. 
10 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning Pesantren Dan Tarekat (Bandung: Mizan, 
1995). 17 
11 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial (Jakarta: P3M, 1986). 18 
12 Soedjoko Prasodjo, Profil Pesantren (Jakarta: LP3S, 1974). 11 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 292 

4. Dapat berfungsi sebagai pusat pengembangan masyarakat.13 
Dengan demikian, sesuai dengan arus dinamika zaman, definisi 

serta persepsi terhadap pesantren menjadi berubah pula. Kalau pada 
tahap awal pesantren diberi makna dan pengertian sebagai lembaga 
pendidikan tradisional tetapi saat ini pesantren sebagai lembaga pendi-
dikan tradisional tidak lagi selamanya benar. 

Sejarah berdirinya Pesantren  
Sejarah berdirinya “pesantren” sejalan dengan masuknya agama 

Islam pertama kali di Nusantara. Para ahli sejarah pesantren berbeda 
pandangan dalam menentukan asal-usul berdirinya pesantren di 
Indonesia. Perbedaan pendapat Sejarah berdirinya pesantren dapat di 
Indonesia dapat diformulasikan dalam dua kelompok, yaitu kelompok 
yang berpendapat bahwa pesantren merupakan Islamisasi lembaga 
pendidikan Hindu-Buddha yang sebelumnya sudah ada dan kelompok 
yang menganggap bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan 
yang memang asli milik Islam sendiri sebagai adopsi dari Timur 
Tengah.14 

Perbedaan pendapat ini menghasilkan dua kutub pemahaman 
tentang asal-usul berdirinya pesantren sebagai lembaga pendidikan 
Islam. Pertama, kelompok yang berpendapat bahwa pesantren 
merupakan hasil kreasi sejarah anak bangsa setelah mengalami 
persentuhan budaya dengan budaya pra-Islam. Pesantren merupakan 
sistem pendidikan Islam yang memiliki kesamaan dengan sistem 
pendidikan Hindu-Buddha. Pesantren disamakan dengan mandala dan 
asrama dalam khasanah lembaga pendidikan pra Islam. Pesantren 
merupakan sekumpulan komunitas independen yang pada awalnya 
mengisolasi diri dari pusat perkotaan.15 

Kedua, kelompok yang berpendapat bahwa pesantren diadopsi 
dari lembaga pendidikan Islam Timur Tengah. Kelompok ini 
meragukan kebenaran pendapat yang menyatakan bahwa lembaga 
mandala dan asrama yang sudah ada semenjak zaman Hindu-buddha 
merupakan tempat berlangsungnya praktek pengajaran tekstual 

                                                           
13 Rusli Karim, Pendidikan Islam Di Indonesia, Dalam Transformasi Sosial Budaya, ed. 
Muslih Musa (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999);58  Hasbullah, Kapita Selekta 
Pendidikan Islam (Jakarta: Grafindo, 1999). 
14 Amin Haedari and Dkk, Masa Depan Pesantren; Dalam Tantangan Modernitas Dan 
Tantangan Kompleksitas Global (Jakarta: IRD Press, 2006). 1-11 
15 Ibid.; Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah 
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 293 

sebagaimana di pesantren.16 Menurut kelompok ini pesantren 
cenderung lebih dekat dengan salah satu model pendidikan di Al-
Azhar dengan sistem pendidikan riwaq yang didirikan pada akhir abad 
ke 18 M. Kemudian untuk pesantren yang khususnya di Jawa, 
merupakan kombinasi antara madrasah dan pusat kegiatan tarekat, 
bukan antara Islam dengan Hindu-Buddha. Selain itu dalam 
kelompok ini ada pendapat pula yang menegaskan, bahwa sebagai 
lembaga pendidikan yang unik dan khas, awal keberadaan pesantren di 
Indonesia khususnya di Jawa tidak bisa dilepaskan dari keberadaan 
Maulana Malik Ibrahim (w. 1419 H). Hal ini mengindikasikan bahwa 
keberadaan pondok pesantren tertua tidak dapat dilepaskan dari 
inspirasi yang diperoleh melalui ajaran yang dibawa para Walisongo.17 

Pendapat tentang sejarah asal-usul pesantren di Indonesia 
tersebut menambah khazanah perkembangan pesantren dan sampai 
saat ini masih banyak kajian mengenai berbagai aspek dalam pesantren 
dari berbagai macam disiplin kajian. Perbedaan pandangan tersebut 
merupakan hal yang niscaya dalam sebuah kajian dan dapat menjadi 
media dan faktor pendorong dalam melakukan kajian lanjut tentang 
berbagai aspek pesantren. Karenanya, pesantren merupakan kekayaan 
khazanah pendidikan di nusantara yang patut untuk dikaji dan terus 
dilakukan kajian. 

Awal mulanya, pesantren dimaksudkan untuk mencetak 
cendekia atau para ahli dalam agama Islam. Pesantren merupakan 
“bapak” dari pendidikan Islam di Indonesia. Pesantren dilahirkan atas 
kesadaran kewajiban dakwah Islamiyah, yakni menyebarkan dan 
mengembangkan ajaran islam, sekaligus mencetak kader-kader ulama’ 
atau da’i.18 Secara prinsip pesantren merupakan tempat untuk tafaqquh 
fi al-dīn dan mencetak kader yang memiliki karakter yang kuat dan 
takhalluq bi al-akhlaq al-karimah  serta generasi yang memiliki kebiasaan 
dalam berta’abbud kepada Tuhan. Namum untuk melengkapi hal 
tersebut ada banyak pesantren yang juga menitik beratkan pada 
pembelajara bahasa Arab, al-Quran dan yang lainnya. 

 
 

                                                           
16 Ibid. 
17 Ibid. 4-5 
18 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia; Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan 
Perkembangan (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999). 138 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 294 

Tipologi Pesantren  
Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, bahwa pesantren 

merupakan sebuah institusi yang mengajarkan dan sekaligus mewaris-
kan kebudayaan Islam. Maka, secara tidak langsung pesatren akan me-
ngalami perkembangan seiring dengan perekmbengan zaman saat ini, 
oleh karenanya muncul beberapa model pesantren baru sebagai 
bentuk progresivitas pesantren dalam menjawab tantangan situasi 
global. Hal ini juga dilandasi oleh semangat pesantren dalam 
menggapai kemanfaatan untuk semesta alam, sebagamana prinsip “Al-

muḥāfadah ‘ala al-qadīm al- ṣoliḥ wa al-akhdhu bi al-jadīd  al-aṣlaḥ”. 
Prinsip yang dipengang pesantren mampu memberikan suguhan 
ragam atau tipologi psantren yang berkembang saat ini, dimana 
penulis paparkan atas adaptasi dari bberapa ahli serta meninjau 
beberapa kondisi pesantren saat ini. 
1. Pesantren Salaf  

Kata salaf  berasal dari Bahasa Arab “Salaf ” yang berarti “yang 
dahulu” atau “klasik”.19 Pesantren dengan model pengajaran klasik ini 
(Sorogan, Weton, dan Bandongan)20 masih banyak diminati oleh 
sebagian masyarakat Indonesia, khususnya masyarat pedesaan. 

Meski dengan Sorogan, Weton, dan Bandongan, pesantren salaf  
telah mampu melahirkan banyak tokoh ulama nasional, seperti halnya 
pendiri Organisasi Masyarakat (Ormas) Nahdlatul ‘Ulama dan 
Muhammadiyah yaitu KH Hasyim Asyari’ dan  KH. Ahmad Dahlan. 
Selain tiga corak metode pembelajaran di atas, pesantren salaf  juga 
memiliki kekhasan lain, yaitu sistem kalsikal dalam pembelajaran 
agamnya sperti kelas pemula atau biasa disebut dengan kelas Ula, kelas 
menengah (Wustho), dan kelas lanjutan yang biasa disebut dengan 
kelas Ulya. Tujuan digunakannya sistem klasikal ini tidak lain ialah 
membantu pemetaan materi ajara yang diberikan. Kan tetapi dalam 
beberapa kasus masih ada pesantren salaf  yang tanpa menggunakan 
sistem klasikal, sehingga pembelajaran berlangsung secara menyuruh 
kepada semua santri tanpa memetakan kemampuan peserta didik atau 
santri. Semisal Pesantren Langitan Tuban, dimana pesantren ini 
menggunakan dua sistem sekaligus yaitu sistem klasikal dan non 
klasikal. 

                                                           
19 Irfan Hielmy, Pesan Moral Dari Pesantren: Menigkatkan Kualitas Umat, Menjaga 
Ukhuwah (Bandung: Nuansa, 1999). 32 
20 Masjkur Anhari, Integrasi Sekolah Ke Dalam Sistem Pendidikan Pesantren (Surabaya: 
Diantama, 2007). 26-27 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 295 

Pembelajaran dengan sistem klasikal seperti ini memiliki 
orientasi tersendiri, yaitu tercapainya tujuan yang diharapkan oleh 
pengajar/pengasuh, terumuskan secara teratur dan prosedural, baik 
meliputi masa, kurikulum, tingkatan dan kegiatan-kegiatan lainnya. 
Hal ini seperti halnya pendidian formal pada umumnya. 
2. Pesantren Modern  

Pondok pesantren ini merupakan pengembangan wajah tipe 
pesantren, dimana orientasi belajarnya cenderung mengadopsi seluruh 
sistem belajar modern dan meninggalkan sistem belajar tradisional.21 
Pesantren Modern dalam istilah lain juga disebut sebagai pesantren 
khalaf. Pesantren dengan model ini memberikan jalan integrasi 
keilmuan secara bersamaan yakni pemberian ilmu umum dan ilmu 
agama. Selain itu, pesantren dengan corak ini juga menyertakan 
pendidikan keterampilan,22 seperti pemberian kurusus menjahit, 
wirausaha bahkan hingga pada keahlian reparasi. Pesantren dengan 
coak seperti ini telah banyak berkembang di Indonesia khusnya pada 
Pulau Jawa, Baik pesantren yang berafiliasi dengan kurikulum 
kementerian Agama, kementrian pendidikan, atau bahkan pesantren 
yang yang tidak berafiliasi dengan sistem pendidikan yang ada di 
kementerian, akan tetapi memuat kurikulum materi-materi umum. 

Di samping dua tipologi tersebut, sebenarnya perkembangan 
pesantren saat ini begitu luas, ada pesantren yang menamakan dirinya 
salaf  akan tetapi sesungguhnya di dalamnya memuat berbagai materi 
kekinian. Dan juga ada pesantren-pesantren Alqur’an yang disamping 
mengejawentahkan tafaqquh fi al-din juga memberikan perhatian sangat 
terhadap pembelajaran Alquran, pesantren bahasa dengan corak 
perhatiannya pada pembelajaran Agama juga melakukan 
pengembangan bahasa internasioanal khususnya Bahasa Arab dan 
Inggris.  

Beberapa contoh pesantren dengan corak yang berbeda-beda 
dapat diketahui diantaranya ialah Pondok modern Gontor Ponorogo 
dan berbagai pesantren cabang dan pesantren alumninya, Ma’had 
Sunan Ampel al-Jami’ah UIN Maliki Malang dan banyak pesantren 
lainnya. 

                                                           
21 Nur Inayah and Endry Fatimaningsih, “Sistem Pendidikan Formal Di Pondok 
Pesantren: Studi Pada Pondok Pesantren Babul Hikmah Kecamatan Kalianda,” 
Jurnal Sociologie 1, no. 3 (2013).  
22 Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren, 
Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 296 

Pembelajaran Bahasa Arab  
Pembelajaran dapat dipahami sebagai suatu hal yang dapat 

dilakukan di sebuah lembaga. Faktanya masing-masing dari kita tidak 
berhenti “pergi ke sekolah atau madrasah”. Pembelajaran terjadi 
setiap waktu. Oleh karena itu, definisi pembelajaran yang secara 
umum dapat diterima adalah setiap perubahan perilaku yang yang 
relatif permanen, terjadi sebagai hasil dari pengalaman.23 Definisi ini 
sangat dekat dengan pola pendidikan di pesantren, konteks 
pengembangan Bahasa Arab di pesantren dengan pembentukan 
lingkungan berbahasa memberikan pengalaman yang otomatis juga 
dapat digunakan sebagai sumber belajar pembelajaran, bahkan 
lingkungan berbahasa mempunyai peranan yang sangat kuat dalam 
penguasaan keterampilan berbahasa terlebih keterampilan bahasa yang 
bersifat produktif. 

Kegiatan pembelajaran tampaknya lebih dari sekedar mengajar, 
tetapi juga upaya membangkitkan minat, motivasi, dan pemolesan 
aktifitas pembelajar, agar kegiatan mereka menjadi dinamis. Atau 
setiap upaya yang sistematis dan disengaja oleh pendidik untuk 
menciptakan kondisi-kondisi agar peserta didik melakukan kegiatan 
pembelajaran. Dalam pembelajaran terjadi interaksi antara pengajar 
dan pembelajar, di satu sisi guru melakukan sebuah aktivitas yang 
membawa anak kearah tujuan, lebih dari itu pembelajar dapat 
melakukan serangkaian kegiatan yang telah direncanakan oleh 
pengajar yaitu kegiatan belajar yang terarah pada tujuan yang ingin 
dicapai.  

Dengan demikian,  pembelajaran Bahasa Arab dapat diartikan 
suatu upaya membelajarkan pembelajar untuk belajar Bahasa Arab 
dengan pengajar sebagai fasilitator dengan mengorganisasikan 
berbagai unsur untuk memperoleh tujuan yang ingin dicapai. Dalam 
pembelajaran Bahasa Arab hendaknya mengacu pada upaya membina 
dan mengembangkan empat kompetensi bahasa, agar mampu 
memahami bahasa, baik melalui pendengaran maupun tulisan 
(reseptif) dan mampu mengutarakan pikiran dan perasaan (produktif) 

Strategi Pembelajaran Bahasa Arab  
Istilah strategi yang diterapkan dalam dunia pendidikan, 

khususnya kegiatan pembelajaran adalah suatu seni dan ilmu untuk 
membawakan pembelajaran di dalam kelas menjadi menarik, sehingga 

                                                           
23 W Gulo, Strategi Belajar Mengajar (Jakarta: Grafindo, 2002). 2 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 297 

tujuan yang telah ditetapkan dapat dicapai secara efektif dan efisien.  
Strategi dalam pembelajaran mempunyai peran yang sangat signifikan 
dalam mengantar pembelajaran, pembelajaran untuk mahasiswa yang 
mempunyai kemampuan excellent idealnya dibedakan dengan 
mahasiswa beginer dalam belajara Bahasa Arab, dan hal ini bagian dari 
strategi pembelajaran bahasa Arab. 

Hamzah B. Uno mendefinisikan Strategi pembelajaran sebagai 
suatu cara yang akan dipilihdan digunakan oleh seorang pengajar 
untuk menyampaikan materi pembelajaran sehingga akan 
memudahkan siswa menerima dan memahami materi pembelajaran, 
yang pada akhirnya tujuan pembelajaran dapat dikuasainya di akhir 
kegiatan pembelajaran.24 

Dari definisi di atas, maka strategi pembelajaran Bahasa Arab 
dapat dikatakan sebagai suatu ilmu atau seni atau cara yang digunakan 
dalam pembelajaran Bahasa Arab baik melalui pembelajaran secara 
formal di dalam ruang pembelajaran maupun dengan memberikan 
pengalaman untuk mempermudah pembelajar sehingga pembelajar 
mampu memahami dan menguasai materi Bahasa Arab secara efektif 
dan efisien. 

Dalam mengaplikasikan strategi pembelajaran Bahasa Arab, 
dapat mempehatikan prinsip pembelajaran Bahasa Arab, yaitu: 1) 
Prioritas atau mendahulukan yang utama, 2) ketepatan, 3) tahapan 
atau tadarruj, 4) aspek motifasi, 5)  baku dan mendasar.25 Dari lima 
prinsip tersebut, pesantren sangat memperhatikan dalam melakukan 
pembelajaran, misalnya pembelajaran gramatikal Arab, pesantren 
memperhatikan tahapan, gramatikal yang mudah didahulukan 
kemudian disusul gramatikan yang memiliki cakupan yang lebih luas 
dan memiliki kompleksitas yang lebih tinggi. 

Orientasi Pembelajaran Bahasa Arab 
Secara implementatif, Pendidikan Bahasa Arab di Indonesia 

telah diajarkan sedini mungkin, mulai dari pra taman kanak-kanak 
(seorang mulai mampu berbicara) hingga pada perguruan tinggi. 
Berbagai potre penyelenggaraan pendidikan Bahasa Arab di lembaga-

                                                           
24 Hamzah B. Uno, Model Pembelajaran: Menciptakan Proses Belajar Mengajar Yang Aktif 
(Jakarta: Bumi Aksara, 2009). 3 
25 Kamal Ibrahim and Mamduh Nur Al-Din, Ta’līm Al-Lughah Al-Ajnabiyyah Li Al-

Daurah Al-Tarbiyah Al-Mukathafah, ed. Jamī’ah al-Imam Muḥammad bin Sa’ud al-
Islamiyah bi Indonesia (Jakarta, 1407). 3 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 298 

lembaga pendidikan setidaknya menunjukkan adanya upaya serius 
untuk mengembangkan sitem dan mutunya. Secara teoritis, paling 
tidak ada empat orientasi pendidikan Bahasa Arab, yaitu: 
a. Orientasi religius, yaitu belajar Bahasa Arab sebagai tujuan 

memahami dan memahamkan ajaran Islam (fahm al-maqru’). 
Orientasi ini dapat berupa belajar keterampilan pasif (mendengar 
dan membaca) dan dapat pula mempelajari keterampilan aktif 
(berbicara dan menulis) 

b. Orientasi akademis, yaitu belajar Bahasa Arab untuk tujuan 
memahami ilmu-ilmu dan keterampilan berBahasa Arab (istimā’, 
kalām, qira’ah, dan kitābah). Orientasi ini cenderung menempatkan 
Bahasa Arab sebagai disiplin ilmu atau obyek studi yang harus 
dikuasai secara akademik. Orientasi ini biasanya identik dengan 
studi Bahasa Arab di konsentrasi bahasa Arab, 

c. Orientasi profesional/paraktis dan pragmatis, yaitu belajar Arab 
untuk kepentingan profesi, praktis dan pragmatis, seperti mampu 

berkomunikasi lisan (muḥadatsah) dalam Bahasa Arab untuk 
menjadi TKI (Tenaga Kerja Indonesia), diplomat, turis misi 
dagang atau untuk melanjutkan studi di salah satu negara Timur 
Tengah. 

d. Orientasi idelogis dan ekonomis, yaitu belajar Bahasa Arab untuk 
memahami dan menggunakan Bahasa Arab sebagai media bagi 
kepentingan orientalisme, kapitalisme imperialisme, dan seba-
gainya. Orientasi ini terlihat dari dibukanya kursus Bahasa Arab 
di negara-negara barat.26 

Orientasi pembelajaran Bahasa Arab tersebut, menjadi pertim-
bangan tersendiri dalam penentuan arah tujuan pembelajaran, pesan-
tren yang menjadikan penguasaan semua kompetensi Bahasa Arab 
sebagai capain pembelajaran, hal ini akan berbeda tujuan pembela-
jarannya dengan pesantren yang hanya menjadikan kompetensi resep-
tif Bahasa Arab secagai capaian pembelajaran.  

Orientasi akademis di samping menjadi pilihan orientasi pembe-
lajaran pada studi Bahasa Arab dan pendidikan Bahasa Arab di pergu-
ruan tinggi juga menjadi pilihan utama pesantren-pesantren yang 
mengembangkan Bahasa Arab, bahkan di pesantren-pesantren terse-
but kompetensi tersebut secara sinergi terus dikembangkan, dalam 

                                                           
26 Acep Hermawan, Metodologi Pembelajaran Bahasa Arab (Bandung: Remaja Rosyda 
Karya, 2011). 89-90 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 299 

bidang jurnalistik dan public speaking misalnya. Sehingga santri memilik 
ketrampilan dalam jurnalistik dan public speaking Bahasa Arab. 

Lain halnya di beberapa pesantren salaf , pada umumnya orien-
tasi religius menjadi orientasi utama dalam belajar dan pembelajaran 
Bahasa Arab, sehingga pembelajaran Bahasa Arab memuat 
pembelajaran gramatikal dan pembelajaran membaca dan memahami 
kajian-kajian keagamaan (fahm al-maqru’), meskipun sifatnya sebagai 
kompetensi reseptif, sesungguhnya banyak santri maupun lulusan 
pesantren salaf  yang di kemudian hari mampu dan mudah beradaptasi 
dalam mengaplikasikan kompetensi secara produktif, karena kompe-
tensi reseptif juga dapat dijadikan sebagai modal dalam berBahasa 
Arab secara produktif. 

Pesantren dan Bahasa Arab 
Pembelajaran Bahasa Arab di pesantren memiliki kedudukan 

yang sangat istemawa, apalagi di pesantren yang mengembangkan 
bahasa asing seperti pesantren Gontor dan lainnya. Kedudukan 
Bahasa Arab yang sangat istimewa di pesantren digambarkan laksana 
mahkota pesantren. Tanpa bahasa, pesantren tidak memiliki simbol 
kehormatan dan keistimewaan.  

“Bahasa adalah mahkota pondok”, demikian kata-kata yang 
sering disampaikan penggerak bahasa di Gontor. Dalam istilah lain, 
language is our crown atau al-lughah tāju al-ma’hadī. Ibarat mahkota, bahasa 
menjadi simbol kehormatan dan kebanggaan Pondok Modern Darus-
salam Gontor. Maklum, Gontor memang dikenal sebagai pondok 
yang mengembangkan Bahasa Arab dan bahasa Inggris secara 
konsisten. Sehingga, Gontor sering mendapat julukan laboratorium 
hidup untuk kedua bahasa asing tersebut.27 

Kedudukan bahasa yang istimewa juga terdapat di pesantren-
pesantren salaf , sehingga pembelajaran Bahasa Arab di pesantren salaf  
juga mendapat perhatian yang serius ini dibuktikan dengan penem-
patan kajian gramatikal Arab di pesantren mendapat perhatian yang 
luar biasa dari pesantren salaf. Bahkan sebagian pesantren salaf  
mengharuskan santri untuk hafal kaidah gramatikal Arab, misalnya 

harus hafal naẓam al-Imrithī dan Maqṣud, Alfiyah ibn al-Malīk dan 
pembelajaran gramatikal Arab mendapat porsi jam yang lebih banyak. 

Paling tidak ada beberapa hal penting yang mendapat perhatian 
pesantren dalam mengembangkan pembelajaran bahasa Arab: 

                                                           
27 “Gontor Dan Bahasa,” Http://www.gontor.ac.id/catatan/gontor-Dan-Bahasa, 2016. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 300 

1. Materi Pembelajaran  
Melihat dari unsur pembelajaran bahasa, maka materi pem-

belajaran Bahasa Arab di pesantren secara umum di kategorikan ke 
dalam beberapa hal: a) Pembelajaran al-mufrādah, b) Pembelajaran al-

Aṣwah, dan c) Pembelajaran al-Tarkib. Pesantren-pesantren salaf  
memulai pembelajaran bahasa dari pembelajaran gramatikal, sebagian 
ada yang memberikan pembelajaran mufrādah dan pembelajaran tarkib 
dalam pembelajaran Bahasa Arab, sebagian ada yang memanfaatkan 
pembelajaran kitab kuning sebagai pengayaan mufrādah dan pengayaan 
pembelajaran tarkib, pembelajaran mufrādah dan tarkib bisa saja 

terintegrasi dengan pembelajaran kitab kuning, pembelajaran Aṣwah 
dapat diperoleh hanya dengan mendengar dari pengajian kuning. 
namun sebagian pesantren salaf memberikan materi pembelajaran 
bahasa Arab, dengan begitu mufradat dan tarkib terintegrasi dalam 
pembelajaran materi bahasa Arab.  

Beda dengan pesantren modern, yang menerapkan sistem 
pembelajaran Bahasa Arab ke dalam pembelajaran materi Bahasa 

Arab yang dimulai dengan pembelajaran mufrādah, tarkib dan Aṣwat 
dan terintegrasi di dalam pembelajaran tersebut, sehingga santri dapat 
dengan mudah dan secara langsung mengaplikasikan tiga unsur 
tersebut dalam kehidupan sehari. 

Sedangkan jika melihat kompetensi bahasanya, maka 
pembelajaran Bahasa Arab bisa dikategorikan dalam beberapa aspek: 
a) Pembelajaran Kalām, b) Pembelajaran Istima’, c) Pembelajaran 
Qira’ah,  dan d) Pembelajaran Kitabah. Pembelajaran di pesantren salaf  
secara umum hanya memberikan pembelajaran Kitabah dan Qira’ah 
saja, sedangkan di pesantren yang mengembangkan bahasa membe-
rikan pembelajaran keempat kompetensi secara integral. 
2. Metode Pembelajaran 

Metode pembelajaran Bahasa Arab yang ada di pesantren salaf  
cenderung menggunakan metode tradisional atau al-Qawā’id dan 
tarjamah yang orientasinya adalah pembelajar mampu membaca 
naskah-naskah berbahasa Arab, maka tak heran jika santri pesantren 
sangat mumpuni dalam membaca dan memahami naskah-naskah 
Bahasa Arab. Lain halnya dengan pesantren pengembang Bahasa 
Arab yang menggunakan berbagai metode pembelajaran Bahasa Arab, 
karena pembelajarannya berorientasi pada penguasaan empat 
kompetensi bahasa dan tiga unsur bahasa. 

 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 301 

3. Kursus Bahasa Arab 
Diberbagai pesantren pengembang bahasa, pembelajaran 

Bahasa Arab dilakukan secara intensif di kegiatan kursus Bahasa. 
Dengan dilakukannya pembelajaran Bahasa Arab secara intensif 
mengantar pembelajar lebih cepat dalam menguasai Bahasa Arab. 
Bahkan sebagian yang lain masih ditunjang dengan kegiatan pembe-
lajaran di luar kursus Bahasa Arab, seperti kegiatan pembelajaran 
bahasa pada waktu jam formal di madrasah atau lainnya. 

Kegiatan kursus ini dilakukan setiap hari atau bahkan sehari 
dengan beberapa pertemuan, kegiatan ini dimaksudkan dapat 
memberikan pengayaan Bahasa Arab kepada pembelajar agar dapat 
dialpikasikan dalam komunikasi keseharian, dengan begitu pembelajar 
memiliki banyak pengetahuan kosakata, tarkib dan bagaimana 
menggunakannya dalam berkomunikasi. 
4. Kegiatan-Kegiatan Kebahasaan 

Di samping kegiatan kursus bahasa secara intensif, pesantren 
pengembang bahasa mengadakan kegiata-kegiatan kebahasaan yang 
dapat menunjang kemampuan berbahasa pembelajar, baik itu kegiatan 
yang dilakukan setiap minggu, setiap bulan maupun setiap tahun, 
diantaranya latihan berpidato, latihan berbicara, latihan menulis, lati-
han drama, mengadakan lomba bahasa dan lain sebagainya. 

Kegiatan-kegiatan tersebut di samping mendorong penguasaan 
berbahasa juga dapat membangkitkan semangat menghidupkan Baha-
sa Arab, agar pembelajar selalu memiliki semangat dan minat yang 
kuat dalam belajara bahasa Arab.  
5. Lingkungan Bahasa (language environment) 

Lingkungan bahasa (language environment) memilik peran penting 
dalam pemerolehan dan pembelajaran bahasa, maka pesantren 
pengembang bahasa mem-bentuk lingkungan bahasa agar santri 
memiliki media dalam mengimplementasikan kompetensi bahasa 
dalam keseharian. Lingkungan bahasa (language environment) yang 
dibentuk kemudian dikelola dengan baik agar dapat dilestarikan dan 
hidup. 

Lingkungan bahasa (language environment) yang dimaksud juga 
dapat dikatakan sebagai lingkungan belajar, lingkungan belajar 
merupakan segala unsur yang meliputi pengajar mulai dari kitab ajar, 
metode pembelajaran, kegiatan pembelajaran di dalam kelas atau di 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 302 

luar kelas, di tengah-tengah pembelajaran atau sesudah dan 
sebelumnya.28 

Pondok Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan 
yang menjadi kawah candradimuka dalam pengembangan bahasa 
Asing, terlebih pengembangan dan pembelajaran Bahasa Arab. Ada 
banyak studi yang menjadi bukti tentang keberhasilan pesantren 
dalam tema ini.Sistem pendidikanpesantren yang menerapkan long life 
time education (pendidikan sepanjang waktu) memberikan ruang terja-
dinya praktik bahasa Asing yang intens dan kontinu, mulai dari 
bangun hingga menjelang tidur.Sistem dan aktifitas inilahyang mem-
bentuk lingkungan bahasa di pesantren. 

Lingkungan bahasa (language environment) menjadi vital karena ia 
sebagai salah satu faktor yang mempengaruhi dan menentukan 
keberhasilan pembelajaran dan penguasaan bahasa Asing, tidak 
terkecuali Bahasa Arab. Keberadaan (lingkungan Bahasa Arab) tidak 
bisa dipisahkan dari satu kesatuan sistem pembelajaran bahasa karena 
sifatnya yang selalu hadir, melingkupi serta memberi nuansa relevan 
dan faktual dalam pembelajaran Bahasa Arab itu sendiri. 

Lingkungan mempunyai peranan penting dalam pembelajaran 
dan pemerolehan bahasa. Lingkungan didefenisikan sebagai semua 
unsur dan faktor baik materi dan maupun non-materi yang 
mempengaruhi proses pembelajaran dan menjadi stimulan bagi siswa 
untuk menjadi lebih semangat  dalam meningkatkan ketrampilan 
bahasa, mendorong mereka dan memberanikan mereka untuk 
mempraktikkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, atau segala 
sesuatu yang didengar dan dilihat oleh siswa dari sesuatu yang 
mempengaruhi mereka dalam mempelajari bahasa Arab.29 

Ada banyak pesantren atau lembaga pendidikan yang fokus 
dalam pengembangan Bahasa Arab dan rata-rata diiringi dengan 
kenaikan jumlah peminat santri yang belajar di pesantren tersebut, 
Bahasa Arab menjadi salah satu daya tarik tersendiri bagi calon santri 
atau peserta didik. Penulis belum menemukan pesantren atau lembaga 
pendidikan yang fokus dalam pengembangan Bahasa Arab kemudian 
sepi dari peminat.  

                                                           
28 Sholah Abd al-Majid Al-Araby, Ta’allum Al-Lughah Al-Hayyah Wa Ta’limuha 
(Kairo: Maktabah Lubnan, 1981). 11 
29 Halimy Zuhdy, “Lingkungan Bahasa Arab Dan Perannya Dalam Belajar Dan 
Pembelajaran Di Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Sumenep Madura” (Uin 
Maulana Malik Ibrahim Malang, 2007). ii 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 303 

Bahasa Arab dalam Situasi Global 
Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa yang digunakan oleh 

banyak masyarakat dunia, lebih dari 200 juta jiwa bertutur dengan 
menggunakan Bahasa Arab dan digunakan secara resmi diberbagai 
negara (± 20 negara). Secara umum Bahasa Arab telah berkembang 
dan tersebar ke berbagai negara, sampai meluas ke berbagai daerah 
dari Asia Tengah sampai Afrika Barat. Dan Bahasa Arab di gunakan 
oleh banyak negara di kawasan timur tengah. 

Kawasan Timur Tengah merupakan salah satu wilayah yang 
memliki potensi yang besar jika dilihat dari sudut pandang geopolitik 
dan geostrateginya. Kita mengenal kawasan ini sebagai regime yang 
sangat menarik perhatian di berbagai belahan dunia, khususnya bagi 
bangsa barat sendiri. Ada banyak faktor yang membuat kawasan 
Timur Tengah ini menjadi rebutan bangsa-bangsa besar seperti 
Amerika, Inggris dan Prancis. Terdapat banyak keistimewaan yang 
terkandung di dalamnya, yaitu diantaranya Timur Tengah jika dilihat 
dari segi geografisnya memiliki letak yang sangat strategis, dimana 
wilayah ini menjadi "jembatan" untuk menghubungkan tiga benua: 
Asia, Afrika, dan Eropa. Sehingga jika negara-negara besar tersebut 
dapat menguasainya maka akan memiliki akses yang cukup luas untuk 
mengontrol perkembangan yang terjadi diantara ketiga benua tersebut 
secara lebih dekat dan dapat lebih cepat dalam mengatasi atau 
mengantisipasinya, selain itu juga semakin mempermudah dalam 
melakukan perdagangan lintas benua.30 

Kebijakan infitah (keterbukaan ekonomi) yang ramai melanda 
dunia Arab terjadi pada tahun 1980-an dimana negara-negara minyak 
memberikan peluang bagi dunia swasta untuk turut serta berperan 
dalam sektor-sektor publik. Salah satu dalam pengalaman Saudi 
Arabia adalah meminta pengusaha sektor swasta untuk berpindah dari 
investasi tradisional yang umumnya dibidang properti dan perda-
gangan ke bidang industri. Selama ini pengusaha setempat menikmati 
hasil dari belanja negara yang besar karena didorong oleh keuntungan 
minyak.31 Kondisi ini tentu sangat membutuhkan komunikasi dengan 
menggunakan Bahasa Arab, meskipun komunikasi dengan meng-
gunakan Bahasa Inggris dapat dilakukan, namun penggunaan Bahasa 

                                                           
30 Asnani Dewi Maisuri and Dkk, “Studi Kawasan Timur Tengah,” Studitimteng, 
2009. 
31 Ibid. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 304 

Arab lebih tepat karena berhadapan dengan penutur yang mayoritas 
menggunakan bahasa Arab. 

Bahasa Arab dewasa ini dihadapkan pada tantangan serius. 
Pertama, pelemahan minat, motivasi, dan spirit mempelajari Bahasa 
Arab melalui stigmatisasi Bahasa Arab sebagai bahasa yang sukar 
dipelajari dan dimengerti. Citra negatif Bahasa Arab sebagai bahasa 
yang sulit dipelajari dan tidak menarik, menurut riset Fathi Ali Yunus 
di Mesir pada dekade 1980-an, antara lain, karena kolonialisasi Barat 
terhadap dunia Islam dengan agenda menjauhkan umat Islam dari 
bahasa al-Quran. 

Kedua, karena alasan pragmatisme dan deformalisme, peng-

gunaan Bahasa Arab fuṣah (standar, formal) di kalangan masyarakat 
Arab juga mulai berkurang frekuensi dan proporsinya. Dalam 
interaksi sosial kemasyarakatan, Bahasa Arab cenderung digantikan 
dengan bahasa 'ammiyah (bahasa pasaran) atau dialek lokal (Saudi, 
Mesir, Suriah, Sudan, dll). 

Ketiga, politik bahasa di Indonesia belum sepenuhnya memberi 
angin segar bagi eksistensi Bahasa Arab. Melihat besarnya potensi 
peserta didik Muslim, idealnya Bahasa Arab dapat dijadikan sebagai 
bahasa kedua di lembaga pendidikan Islam, mulai dari Madrasah 
Ibtidaiyah hingga perguruan tinggi.  

Keempat, pendidikan dan pembelajaran Bahasa Arab di Indo-
nesia belum sepenuhnya memiliki landasan dan kerangka teoretik 
yang mapan, terutama dari aspek kurikulum dan metodologi 
pembelajarannya.32 Perlu upaya-upaya inovatif yang dilakukan oleh 
berbagai elemen agar pendidikan dan pembelajaran Bahasa Arab di 
Indonesia memiliki landasan dan kerangka teoritik yang mapan. 

Di samping berbagai tantangan tersebut, sebenarnya Bahasa 
Arab di Indosea juga memiliki berbagai peluang, diantaranya: 

Pertama, peluang studi Bahasa Arab semakin terbuka karena 
seseorang yang menguasai Bahasa Arab dipastikan memiliki modal 
dasar mendalami dan mengembangkan kajian Islam. Bahasa Arab 
dapat dijadikan modal intelektual dan instrumental pengembangan 
ilmu keislaman dan keterampilan komunikatif. 

Kedua, pengembangan profesi keguruan, yaitu menjadi tenaga 
pengajar Bahasa Arab profesional. Sebab, mereka yang mempunyai 
kompetensi dan kewenangan akademik dan profesional di MI/SD, 
MTs/SMP, dan MA/SMA atau lembaga pendidikan yang sederajat 
                                                           
32 Ibid. 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 305 

adalah lulusan Prodi Pendidikan Bahasa Arab. Kebutuhan guru/ 
pengajar Bahasa Arab di Indonesia tergolong sangat tinggi karena 
jumlah pondok pesantren di Indonesia lebih dari 20 ribu, belum lagi 
madrasah dan Perguruan Tinggi Islam. 

Ketiga, dinamisasi dan pembudayaan tradisi penelitian dan 
pengembangan metodologi pembelajaran bahasa Arab. Hal ini perlu 
dilakukan agar ilmu-ilmu Bahasa Arab dan metodologi pembela-
jarannya semakin berkembang progresif.33 

Keempat, intensifikasi penerjemahan karya berbahasa Arab, baik 
mengenai keilmuan dan keislaman, ke dalam bahasa Indonesia dan 
sebaliknya. Salah satu faktor yang mempercepat kemajuan peradaban 
Islam di masa klasik adalah gerakan penerjemahan besar-besaran, 
terutama masa Harun al-Rasyid dan al-Ma'mun. 

Kelima, pengembangan media dan teknologi pembelajaran Baha-
sa Arab. Selama ini media pembelajaran Bahasa Arab di Indonesia 
masih tergolong minim dan belum berkembang pesat.34 

Keenam, Perkembangan ekonomi di negara teluk seperti daya 
tarik ibarat gula sehingga semut-semut berdatangan. Dengan ban-
yaknya orang asing, sehingga perbandingan jumlah penduduk asli 
dengan pekerja asing hampir setara. Tentu saja fasilitas yang dimiliki 
oleh penduduk setempat, terutama berkaitan dengan tunjangan dan 
kemudahan tidak sama dengan para pendatang.35 Ini tentunya dapat 
menjadi salah satu motivasi dan orientasi pembelajaran dan penge-
mbangan bahasa Arab. 

Penutup 
Pesantren dan Bahasa Arab merupakan dua hal yang saling 

terkait dan sulit untuk dipisahkan, hampir setiap pesantren melakukan 
pembelajaran Bahasa Arab, baik pembelajaran dalam kompetensi 
reseptif saja, maupun melakukan pembelajaran dalam kompetensi 
reseptif dan produktif. Baik melakukan pembelajaran dalam unsur 
kebahasaan kosakata dan tarkib saja maupun disertai dengan unsur 
ashwat. Posisi pesantren dalam pengembangan Bahasa Arab menjadi 
tempat yang sangat strategis dalam mengembangkan Bahasa Arab 
untuk menghadapi situasi global. 

                                                           
33 Ibid. 
34 Ibid. 
35 Ibid. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 306 

Selain memiliki tantangan, Bahasa Arab dalam situasi global 
juga memiliki berbagai peluang untuk dikembangkan. Bahasa Arab 
merupakan hal pokok penting agar seseorang dapat eksis dan 
memiliki daya saing di era yang semakin mengglobal ini, karena kajian 
keilmuan di era global membutuhkan penguasaan Arab. Di samping 
itu, kedudukan Bahasa Arab yang sangat strategis sebagai bahasa 
Internasional juga mendorong sumber daya manusia global untuk 
menguasai Bahasa Arab. Begitu juga kondisi perekonomian di 
semenanjung Saudi Arabiyah yang semakin maju, menarik berbagai 
pihak untuk mengembangkan bisnis. Di saat bersentuhan dengan 
usaha yang ada di semenanjung Saudi Arabiyah, seseoraang haruslah 
memiliki kemampuaan dalam berbahasa Arab. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan di Indonesia sudah 
menjadi sepatutnya mengembangkan Bahasa Arab. Orientasinya tidak 
lain ialah untuk membekali santri menjadi pesantren seseorang yang 
mampu berkiprah dalam situasi global saat ini.  
 
Daftar Rujukan 

Al-Araby, Sholah Abd al-Majid. Ta’allum Al-Lughah Al-Hayyah Wa 
Ta’limuha. Kairo: Maktabah Lubnan, 1981. 

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal 
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of 
Applied Linguistics and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 145–49. 

———. “Pesantren Entrepreneur Dan Analisis Kurikulum Pesantren 
Mukmin Mandiri Waru Sidoarjo Dalam Pengembangan Dunia 
Usaha.” Maraji 1, no. 1 (2016): 304–29. 

Anhari, Masjkur. Integrasi Sekolah Ke Dalam Sistem Pendidikan Pesantren. 
Surabaya: Diantama, 2007. 

Asrohah, Hanun. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: LOGOS, 1999. 

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning Pesantren Dan Tarekat. Bandung: 
Mizan, 1995. 

“Gontor Dan Bahasa.” Http://www.gontor.ac.id/catatan/gontor-Dan-
Bahasa, 2016. 

Gulo, W. Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: Grafindo, 2002. 

Haedari, Amin. Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas Dan 



 

 

Bahasa Arab sebagai Kekhasan Pesantren 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 307 

Tantangan Komplesitas Global. Jakarta: IRD Press, 2004. 

Haedari, Amin, and Dkk. Masa Depan Pesantren; Dalam Tantangan 
Modernitas Dan Tantangan Kompleksitas Global. Jakarta: IRD Press, 
2006. 

Hasbullah. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: Grafindo, 1999. 

———. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia; Lintasan Sejarah 
Pertumbuhan Dan Perkembangan. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 
1999. 

Hermawan, Acep. Metodologi Pembelajaran Bahasa Arab. Bandung: 
Remaja Rosyda Karya, 2011. 

Hielmy, Irfan. Pesan Moral Dari Pesantren: Menigkatkan Kualitas Umat, 
Menjaga Ukhuwah. Bandung: Nuansa, 1999. 

Ibrahim, Kamal, and Mamduh Nur Al-Din. Ta’līm Al-Lughah Al-
Ajnabiyyah Li Al-Daurah Al-Tarbiyah Al-Mukathafah. Edited by 

Jamī’ah al-Imam Muḥammad bin Sa’ud al-Islamiyah bi Indonesia. 
Jakarta, 1407. 

Inayah, Nur, and Endry Fatimaningsih. “Sistem Pendidikan Formal 
Di Pondok Pesantren: Studi Pada Pondok Pesantren Babul 
Hikmah Kecamatan Kalianda.” Jurnal Sociologie 1, no. 3 (2013). 

Karim, Rusli. Pendidikan Islam Di Indonesia, Dalam Transformasi Sosial 
Budaya. Edited by Muslih Musa. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 
1999. 

Maisuri, Asnani Dewi, and Dkk. “Studi Kawasan Timur Tengah.” 
Studitimteng, 2009. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren; Suatu Kajian Tentang 
Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994. 

Prasodjo, Soedjoko. Profil Pesantren. Jakarta: LP3S, 1974. 

Tim Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan Agama Islam. Profil 
Pondok Pesantren Mu’adalah. Jakarta: Direktorat Pendidikan 
Keagamaan dan Pondok Pesantren Departemen Agama, 2004. 

Uno, Hamzah B. Model Pembelajaran: Menciptakan Proses Belajar Mengajar 
Yang Aktif. Jakarta: Bumi Aksara, 2009. 

Wahjoetomo. Perguruan Tinggi Pesantren; Pendidikan Alternatif Masa 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 308 

Depan. Jakarta: Gema Insani Press, 1997. 

Ziemek, Manfred. Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M, 
1986. 

Zuhdy, Halimy. “Lingkungan Bahasa Arab Dan Perannya Dalam 
Belajar Dan Pembelajaran Di Pondok Pesantren Al-Amien 
Prenduan Sumenep Madura.” Uin Maulana Malik Ibrahim 
Malang, 2007. 

 


