MADRASAH SEBAGAI PENDIDIKAN ISLAM UNGGUL

Mahfud Ifendi

Sekolah Tinggi Agama Islam Sangatta Kutai Timur
E-mail: Mahfudzifindi@gmail. Com

Abstract: This article desctibe madrasah which becomes kind
of Islamic educational institution in Indonesia, and it’s
existence is an alternative answer in today’s modern era, the
idea of modernization and giving religious value become the
hallmark of madrasah as a superior education in Indonesia. In
additional curriculum modification which developed by
madrasah are able to balance between world affairs with the
matter of after-life. A worthy effort which should always be
appreciated for madrasah is the spirit to educate the nations,
especially Muslim community which has limited cost. The
expectation that never be lost in this mwadrasah mission is to
be a superior educational institution and gain the trust of the
wider community.

Keywords: Madrasah, Islamic educational, Excellence.

Pendahuluan

Hingga saat ini masih terdapat sebagian masyarakat Indonesia
yang menggambarkan bahwa madrasah adalah sekolah hanya untuk
orang-orang yang kurang mampu, letaknya di pedesaan atau di ping-
giran kota, lingkungannya kumuh serta semrawut yang tidak
beraturan, bangunannya sederhana dan reyot, gurunya kurang profe-
sional, kurikulumnya hanya mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan, sarana
dan fasilitasnya serba minim dan tradisional, dan anggarannya jauh
dari kata memadai, manajemennya sangat lemah, namanya kurang
dikenal, dan lulusannya kurang bermutu serta tidak memiliki rasa
percaya diri untuk bersaing di era globalisasi saat ini.'

Pandangan sebagian masyarakat tehadap masyarakat yang
demikian itu ada benarnya, jika data yang digunakan meruapakan data
tahun 60 hingga 70-an. Pada saat itu masyarakat yang mendirikan
madrasah hanya bermodalkan semangat keagamaan, yakni niat
menyiarkan dan mengajarkan ilmu Allah SWT karena mengharapkan

! Abudinata, Manajemen Pendidikan (Jakarta: Kencana Media Group, 2012). 297

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 333-355



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

ridho-Nya semata-mata, tidak ada studi kelayakan, tidak ada peren-
canaan yang matang, tidak memiliki rumusan visi, misi, dan tujuan
yang jelas, berjalan seadanya, berorientasi mengawetkan dan mewa-
riskan ilmu agama dan membentuk akhlak mulia, tanpa dilengkapi
dengan wawasan ilmu umum, ketrampilan dan penguasaan teknologi,
serta berorientasi ke pedesaan.

Gambaran tentang madrasah sebagaimana tersebut di atas, mulai
tahun 75-an hingga saat ini sudah tidak relevan lagi. Justru saat ini
keadaan madrasah telah lebih maju dibandingkan dengan keadaan
madrasah sebagaimana tersebut di atas. Namun berbagai perubahan
dan kemajuan yang terjadi pada madrasah tersebut belum sepenuhnya
diketahui oleh masyarakat luas, sehingga madrasah belum sepenuhnya
menjadi pilihan utama bagi masyaraikat Indonesia khususnya masya-
rakat dari kalangan menengah ke atas.

Berdasarkan pada asumsi tersebut, tulisan ini akan menggam-
barkan berbagai perubahan, perkembangan dan kemajuan yang terjadi
pada madrasah saat ini. Dengan menggunakan metode deskriptif
analitis, berbagai data dan informasi yang digunakan dalam tulisan ini
akan menjelaskan latar belakang lahirnya madrasah sebagai lembaga
pendidikan Islam, aspek-aspek perubahan dan perkembangan yang
terjadi pada madrasah, kontribusi madrasah dalam pembangunan
umat dan bangsa Indonesia, serta animo masyarakat untuk menja-
dikan madrasah sebagai pilihan utama bagi pendidikan putra putrinya.’

Madrasah dan Bingkai Perkembangannya

Secara harfiah, kata madrasah berasal dari bentuk F7i%/ Madhi
“Darasa” yang artinya belajar.” berdasarkan pengertian kebahasaan ini,
maka setiap tempat yang digunakan untuk kegiatan belajar mengajar,
seperti rumah, masjid, majelis taklim, langgar, surau, dan lainnya,
dapat disebut dengan istilah madrasah. Adapun secara istilah (kesepa-
katan para pakar), Madrasah adalah merupakan tempat secara khusus
untuk menyelenggarakan kegiatan belajar mengajar. Ia disamakan
dengan istilah sekolah dalam konteks Indonesia, hal ini dapat dilihat
dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20 Tahun

2 Ibid. 298

3 dalam Hans Wehr, A Dictionary of Modern Arabic (Beirut: Librarie Du Liban
London, 1974). 278 mengartikan madrasah sebagai @ religious boarding school associated
with a mosque, yaitu lembaga pendidikan yang berasrama dan dihubungkan dengan
masjid

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 334



Mahfud Ifendi

2003." Sepertihalnya lembaga sekolah pada umumnya, siswa yang
belajar di madrasah dibagi dalam kelas-kelas yang disesuaikan dengan
tingkat usia dan pengetahuannya’, sarana-prasarana yang digunakan
pun juga dilengkapi dengan bangku, papan tulis dan juga laboratorium
bagi sebagain madrasah yang telah maju. Selain itu modifikasi
kurikulum juga dikembangkan dalam madrasah, seperti pemberlakuan
sekolah dengan basis adiwiyata, dan juga penjajagan kurikulum inter-
nasional. Berbagai komponen yang terdapat di dalam madrasah
tersebut ditentukan sesuai dengan batasan yang telah distandarkan,
sehingga secara khusus para ahli mengategorikan madrasah sebagai
lembaga pendidikan formal yang sejajar dengan sekolah pada umum-
nya. Adapun rumah, masjid, majelis taklim, surau, dan langgar disebut
lembaga pendidikan non-formal meski pada penamaanya banyak
diantara pelaku pendidikan yang menamakan madrasab diniyab.
Madrasah dengan sifat dan karakternya sebagaimana tersebut di
atas, disebut sebagai lembaga yang cikal bakalnya dari kegiatan
pendidikan yang diselenggarakan di masjid. Dalam hubungan ini,
Syalabi berpendapat, bahwa madrasah merupakan perkembangan dari
masjid. Akibat besarnya semangat belajar umat Islam, membuat
masjid-masjid penuh dengan halagah- halagah. Dan tiap-tiap halagah
terdengar suara seorang pendidik yang menjelaskan pelajaran atau
suara perdebatan dalam proses pembelajaran, sehingga menimbulkan
kebisingan yang mengganggu orang beribadah. Semakin banyak umat
Islam yang tertarik untuk menuntut ilmu, semakin membuat masjid
penuh sesak dan tidak mampu lagi untuk menampung murid-murid
yang belajar. Keadaan ini mendorong perlunya lembaga pendidikan
baru di luar masjid yang disebut madrasah.’ Teori Syalabi ini berlaku
pada madrasah yang berada di Timur Tengah, dan tidak berlaku
sepenuhnya pada Negara-negara Islam lainnya. Di Spanyol misalnya,
kegiatan pendidikan tetap berlangsung di masjid, meskipun jumlah
murid yang belajar di dalamnya sudah melimpah ruah. Ketika
madrasah berkembang pesat di berbagai belahan dunia Islam, justru
madrasah tidak dikenal di Andalusia. Menurut Tritton, madrasah tidak

4 Kementrian Pendidikan Nasional, Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20
Tabun 2003 (Bandung: Fokus Media, 2009).

5 Kelas yang dimaksudkan ini ialah suatu jenjang pendidikan yang ditempuh dalam
batasan waktu tertentu, seperti halnya Madrasah Ibtidaiyah yang dijajarkan dengan
Sekolah Dasar dengan enam tahun waktu tempuh pendidikan yang dilalui.

¢ A Syalabi, Tarikh Al-Tarbiyah Al-lslamiyah (Mesit: Ksysyaf un Nasyr Wa Al-
Thiba’ah Wa Al-Tauzi’, 1954). 96

335 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

dikenal di Granada sampai akhir abad ke-7 H./13 M.” Pendapat ini
diperkuat oleh keterangan Ibn Sa’id (abad ke-7 H./13 M), sebagai-
mana dikutip oleh Hillenbrand yang mengatakan, bahwa di Andalusia
tidak ada madrasah, dan pengajarannya berlangsung di masjid-masjid.
Tentang apa sebabnya madrasah tersebut tidak berkembang di
Andalusia hingga akhir abad ke-13 M? Michael Stanton memberikan
alasan antara lain, karena mayoritas muslimin di Andalusia menganut
Madzhab Maliki yang konservatif dan tradisional,’ penguasa-penguasa
yang mengatur wakaf tidak memberikan kesempatan kepada para
dermawan untuk mempengaruhi pemilihan shaikh atau pengganti-
penggantinya, atau mengajak dirinya untuk menjadi pengawas wakaf.
Dengan demikian pertumbuhan lembaga-lembaga pendidikan Islam di
Granada amat bergantung pada keluarga penguasa, misalnya khalifah,
yang menjadi patron utama bagi kegiatan keilmuan di Granada,
Seville, dan Cordova.” Munculnya madrasah di Andalusia baru terjadi
pada tahun ke-14 (750 H/1349 M) dengan mengambil lokasi di
Granada yang diprakarsai oleh Nasrid, Yusuf Abu al-Hallaj. Pem-
bangunan madrasah di Granada tersebut akhirnya menjadi contoh
bagi pendirian madrasah-madrasah di tempat-tempat lain di Anda-
lusia. Madrasah di Andalusia ini selanjutnya mengalami kepu-nahan,
seiring dengan kekalahan-kekalahan kaum muslimin dari kaum

7 A. S. Tritton, Materials On Muslim Education In the Middle Age (London: Lucaz,
1957). 106

8 Abudinata, S¢jarah Pendidikan Isiam (Jakarta: Kencana Media Group, 2011). 189
dalam memberikan keterangan ini Abuddinata menyatakan bahwa sebagai akibat
dari kuatnya  pengaruh Madzhab Maliki yang konserfatif dan tradisional,
perkembangan lembaga pendidikan di Spanyol banyak didominasi dengan peran
yang dilakukan oleh masjid, dalam arti bahwa masjid telah memainkan peranan yang
lebih besar dalam bidang pendidikan dibandingkan dengan peran masjid di Negara
Islam lainnya. dengan demikian, teori pertumbuhan madrasah sebagai pengganti dari
peran masjid, sebagai akibat dari kemajuan ilmu pengetahuan dan kegiatan
pendidikan yang makin luas, sebagaimana dikemukakan oleh Ahmad Syalabi,
tampaknya teori itu hanya betlaku di belahan dunia Islam di wilayah Timur. adapun
untuk wilayah Barat, khususnya Spanyol, bahwa perkembangan ilmu pengetahua
dan kegiatan pendidikan tidak menggeser peranan masjid. Dengan demikian, terlihat
bahwa pertumbuhan madrasah di Spanyol dikategorikan terlambat dibandingkan
dengan perkembangan madrasah di wilayah Islam lainnya. munculnya madrasah di
Spanyol baru terjadi pada abad ke-14 M, yaitu madrasah yang berlokasi di Granada
dan dibangun atas prakarsa khalifah Yusuf Abu al-Hajjaj pada tahun 750 H/1349
M.

9 Chatles Michael Stanton, Higher Learning in Islam; The Classical Period, AD. 700-1300
(Maryland: Rowman An Littlrfield, 1990). 39

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 336



Mahfud Ifendi

kristiani di Spanyol, hingga akhirnya pada tahun 1609 M tidak ada lagi
orang Islam di Spanyol, dengan demikian tidak ada lagi madrasah di
Spanyol.

Di Baghdad, terdapat Madrasah Nizamiyah'' yang dibangun pada
masa Sultan Alp Arsalan dan Malik Syah di bawah koordinator
perdana menterinya yang bernama Nizham al-Muluk. Madrasah
Nizamiyah ini muncul dilatarbelakangi masalah politik dan ketene-
gakerjaan yang tidak dapat dipisahkan dengan kehendak memper-
lancar tugas dan mempertahankan negara, baik untuk keuntungannya
sendiri maupun demi kesultanan Saljuk, dan diarahkan pada terca-
painya tiga tujuan. Perfama, menyebarkan pemikiran Sunni untuk
menghadapi tantangan pemikiran Syi’ah." Kedua, menyediakan guru-
guru Sunni yang cakap untuk mengajarkan madzhab Sunni dan
menyebarkannya ke tempat-tempat lain. Ke#ga, membentuk kelompok
pekerja Sunni untuk berpartisipasi dalam menjalankan pemerintahan,
memimpin kantornya, khususnya di bidang peradilan dan mana-
jemen."?

Madrasah Nizamiyah ini selanjutnya diimpor ke berbagai wilayah
kekuasaan Abbasiyah pada waktu itu. Menurut Syalabi, madrasah ini
selain menyediakan kitab-kitab perpustakaan, beasiswa, asrama maha-
siswa, serta biaya operasional madrasah. Nizham al-Mulk juga menye-
diakan wakaf yang terdri dari pasar yang dibangun tepat di depan

10 Madrasah yang pertama kali didirikan pada abad kelima hijriyah (ke11 M) adalah
Madrasah Nizamiyah yang didirikan pada tahun 457 H. oleh Nizam al-Mulk. Sebagai
institusi pendidikan yang muncul dan dikembangkan oleh seorang penguasa pada
masa Dinasti Saljuq, Madrasah Nizdmiyah memang sempat menjadi kebanggaan
pada masa itu. madrasah dengan segala keunikan konsep dan manajemennya, baik
tempo dulu maupun sekarang tetap menarik untuk dibahas. Hal inilah yang
mengundang pengakuan para sejarawan bahwa Madrasah Nizamiyah merupakan
cikal bakal konsep dan manajemen pendidikan modern. Lihat Mustajib Daroini,
“Madrasah Nizamiyah: Studi Geneologis Madrasah Pada Islam Klasik,” Jurnal Iiniah
Manabij 2, no. 1 (2010). 16

Berdirinya ~ madrasah-madrasah  tersebut  berhubungan  dengan  usaha
mempertahankan dan mengembangkan aliran keagamaan dari para pembesar
Negara yang bersangkutan. dlam mendirikan madrasah ini, mereka memper-
syaratkan diajarakan aliran agaman tertentu. dengan demikian, aliran keagamaan
tersebut akan berkembang dalam masyarakat. lihat Abdul Kodir, Sejarah Pendidikan
Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga Reformasi Di Indonesia (Bandung: Pustaka Setia,
2015). 85

12 Abd al-Majid Abd al-Futuh Badawi, A/ Tarikh AlL-Siydasi Wa Al-Fikr (Al-manshur
Mathabi al-Wafa, 1988). 179

337 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

madrasah, kebun-kebun, beberapa bangunan tempat tinggal yang
diperuntukkan bagi tamu dan kegiatan madrasah yang besar. Jumlah
penghasilan yang diperoleh dari wakaf madrasah Nzzamiyah Baghdad
itu menncapai 15.000 dinar setahun. Jumlah ini cukup menutupi
semua pengeluaran gaji para guru dan biaya hidup mahasiswa,
meliputi makanan, pakaian, serta semua kebutuhan pokok mereka."

Hasan Abd al-A’la menyebutkan dengan adanya madrasah
Nizamiyah di Baghdad, pendidikan Islam mengalami perubahan dan
perkembangan baru. Madrasah diatur secara resmi oleh pemerintah
sesuai dengan peraturan dan ketentuan. Karena perubahan inilah
banyak ahli sejarah pendidikan Islam menyebut madrasah Nizamzyah
sebagai madrasah pertama terbesar, bukan madrasah pertama yang
dibangun."

Salah satu cabang Madrasah Nizamiyah yang terbesar adalah
madrasah a/-Nuriyah al-Kubra yang tetletak di Syiria dan dibangun oleh
Nuruddin Zanky."”” Madrasah ini luasnya 1500 hektar, yang dilengkapi
dengan perumahan untuk para guru, taman dan sungai buatan, air
mancur, tempat pertemuan yang besar, ruangan kelas untuk kegiatan
belajar mengajar, masjid, asrama mahasiswa, tempat tinggal pegawai,
perpustakaan, kamar mandi, gudang, dan lain sebagainya.16

Madrasah juga dapat dijumpai di Saudi Arabia (Hijaz) khususnya
Mekkah dan Madinah, India, Turki, Mesir, Persia, dan Indonesia.
Menurut Hillerbrand, bahwa madrasah diperkenalkan di Hijaz ketika
Hijaz berada di bawah kekuasaan Shalahudin al-Ayyubi. Pada tahun
1183-1184 gubernur Aden mendirikan sebuah madrasah yang
bermadzhab Syafi’i. Sumber lain yang diberikan Azyumardi Azra,

13 Ramayulis, Sejarab Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2011). 143

14 Ibid.

15 Diantara madrasah-madrasah yang masyhur di dunia Islam saat itu adalah
Madrasah Nizamiyah dan Madrasah Nuruddin Zanki. Pada madrasah-madrasah
tersebut diajarkan ilmu-ilmu ‘Aglkiyab, Nagliyah, Lisaniyah. lmu-ilmu’Agliyah adalah
ilmu yang bersumber dan bertolak dari asas pemikiran dan penelitian manusia
seperti: ilmu pasti, kedokteran, filsafat dan sebagainya, sedangkan ilmu-ilmu
Nagliyah adalah ilmu-ilmu yang bersumber dari al-Qur’an dan Hadits seperti: tafsir,
hadits, fiqih, tauhid, tasawwuf, dan sebagainya. Adapun ilmu-ilmu Lisaniyah adalah
ilmu yang diucapkan oleh lisan (lidah), dengan kata lain ilmu-ilmu bahasa seperti
nahwu, sharaf, mantiq, balaghah, ‘arud dan sebagainya. Lihat Haidar Putra Daulay,
Sejaral Pertumbuban Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: Kencana
Media Group, 2007). 95

16 Mohammad Athiyah Abrasyi (al), Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam (Jakarta:
Bulan Bintang, 1993). 84

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 338



Mahfud Ifendi

menyebutkan bahwa pemimpin yang pertama kali memperkenalkan
madrasah di Mekkah adalah Afif Abd Allah Muhammad al-Ursufi (w.
595 H/1196 M) dengan nama madrasah a/-Ursufiyah. Madrasah ini
dibangun setahun sebelum Afif al-Ursufi membangun madrasah di
Kairo. Madrasah ini dilengkapi dengan sebuah Ribath yang diberi
nama Ribat Abi Rugaibah."

Selanjutnya di Madinah terdapat madrasah Jaubaniyah yang terletak
di wilayah antara Dar al-Syibak dan Al-Husn al-Atiq pada tahun 724
H/1323 M. selanjutnya, beberapa penguasa Dinasti Mamluk juga
mendirikan madrasah yang dikenal dengan nama madrasah Ashrafiyab.
Demikian pula Sultan Ghiyats al-Din atau A’zam Syah dari Bengal
juga mendirikan madrasah di Madinah yang bersamaan waktunya
dengan mendirikan madrasah di Mekkah. Selain itu, Zaini Abd al-
Bashith juga mendirikan madrasah a/-Bashitiyah di Madinah, dan Syam
al-Din  mendirikan madrasah al-Zamaniyah. dengan usaha yang
demikian itu, maka pada abad ke 14 M sudah ada delapan buah madz-
asah di Madinah. Jumlah ini dinilai masih belum memadai, dan
karenanya kegiatan keilmuan di Madinah lebih banyak dilakukan di
Masjid Nabawi. Keadaan ini berlangsung sampai dengan bangkitnya
madrasah-madrasah modern pada perempat terakhir abad ke-19."

Di kerajaan Utsmani di Turki, kemajuan dan perkembangan
wilayah kerajaan Utsmani yang luas berlangsung dengan cepat dan
diikuti oleh kemajuan dalam bidang kehidupan lain yang penting, di
antaranya bidang pendidikan. Salah satu lembaga pendidikan yang
maju pada masa kerajaan Utsmani adalah madrasah. Yang menjadi
perhatian bukan hanya kuantitas bangunan, melainkan kualitas
pendidikan. Terobosan bermakna dalam hal ini adalah perumusan
kurikulum. Kurikulum yang diberlakukan di madrasah berkembang
secara dinamis menuju kea rah yang lebih baik. Salah satu hal yang
berlaku dalam proses pengajaran di madrasah Turki Utsmani adalah
mendorong para siswa untuk mengakses sebanyak mungkin buku
yang membahas beragam bidang ilmu."”

7 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah Dan Kepulanan Nusantara Abad X111
Dan XV1II: Melacak Akar-Akar Pembaruan Pemikiran Islam Di Indonesia (Bandung:
Mizan, 1994). 63

18 Ibid.63

19 Kodit, S¢jarah Pendidikan Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga Reformasi Di Indonesia.
131

339 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

Pembangunan madrasah dimulai pada abad ke-7 H/13 M, karena
diintrodusir oleh dinasti Bani Saijuk. Sampai pada masa pembaruan
pendidikan di kerajaan Utsmani, sekitar abad ke-18 M, madrasah
merupakan lembaga pendidikan Islam formal di samping kuttab dan
masjid. Selanjutnya ketika Turki mengadakan pembaruan pendidikan
Islam, posisi madrasah mulai terancam dengan kehadiran sekolah-
sekolah umum, dan setelah kerajaan Utsmani digantikan oleh system
sekuler di bawah kekuasaan Kemal Attaturk, madrasah dihapuskan
kedudukannya sebagai lembaga pendidikan Islam formal di Turki.

Selanjutnya di Tunis, madrasah disebarkan oleh Dinasti Hafsid
(625-1228 H/941-1534 M). yang pertama dibangun adalah madrasah
Al-Ma’ard pada tahun 650 H/1252 M. Dalam kronikel Tunis disebut-
kan adanya 11 madrasah di Tunis. Adapun di Maghrib, madrasah
pertama yang didirikan adalah madrasah a/-Shaffarin oleh Abu Yusuf
Ya’kub bin Abd al-Haqq (656-985 H/1258-1286 M) di Fas pada
tahun 685 H/1285 M. Di Mesir, madrasah dibangun oleh Shalah al-
Din al-Ayyubi atas perintah Dinasti Abbasiyah. Pembangunan
madrasah ini dilakukan dalam rangka melemahkan paham Syi’ah yang
sudah tertanam di Mesir. Atas desakan Baghdad, Shalah al-Din al-
Ayyubi segera menghapus kedaulatan Fatimiyah, lalu menggan-
tikannya dengan Dinasti Ayyubiyah yang berafiliasi ke Baghdad.
Tindakan selanjutnya untuk mengantisipasi paham Syi’ah di wilayah
kekuasaannya, ia menutup al-Azhar baik sebagai masjid untuk shalat
Jumat maupun sebagai universitas. Dengan mengikuti jejak Nizaw al-
Muluk, Shalah al-Din al-Ayyubi mendirikan madrasah-madrasah
dalam rangka menghidupkan kembali ajaran A/ al-Sunnabh wa al-
Jama'ah. Pada zaman Dinasti Mamluk dan Dinasti Ayyubiyah inilah
jumlah madrasah mencapai tingkat yang luar biasa.

Di Persia, pertumbuhan dan perkembangan madrasah menurut
sebagian para ahli, telah lebih dahulu dibandingkan dengan partum-
buhan dan perkembangan madrasah di beberapa Negara di dunia
Islam sebagaimana tersebut di atas. Dengan mengutip pendapat al-
Magqrizi, Athiyah al-Abrasyi berpendapat, bahwa madrasah al-Baiha-
qiyyah adalah madrasah yang pertama didirikan pada akhir abad ke-4
H (abad ke-11 M). Demikian pula Richard W. Bulliet berpendapat,
dua abad sebelum madrasah Nidzammiah muncul di Naisabur
(Persia) sudah berdiri madrasah, yaitu madrasah Miyan Dahiyah.”

20 Terdapat perdebatan di kalangan para ahli tentang madrasah yang pertama
didirikan. Ahmad Tsalabi dalam karyanya Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah dan

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 340



Mahfud Ifendi

Di Indonesia, pertumbuhan pertama madrasah tejadi di wilayah
Sumatra dan Jawa. Hal ini dilatarbelakngi dengan pertumbuhan Islam
sendiri yang tersebar di wilayah Sumatera dan Jawa. Yunus
menjelaskan bahwa diantara pertumbuhan madrasah di Indonesia
ialah madrasah Adabiyah School 1909 M, dan Diniyah School Labai al-
Yunusiy (1915 M) di Sumatra Barat. Disusul kemudian dengan
madrasah Nadhatu! Ulama di Jawa Timur, madrasah Muhammadiyah di
Yogyakarta, Madrasah Taswiq Thulab di Jawa Tengah, madrasah
persatuan umat Islam di Jawa Barat, madrasah Jami'at al-Khair di
Jakarta, madrasah _Amiriyah Islamiyah di Sulawesi, dan madrasah
Assulthaniyah di Kalimantan.”'

Adabiyah  Schoo! berperan sebagai madrasah (sekolah agama)
sampai pada tahun 1914. namun pada tahun 1914 _Adabiyah School
berubah menjadi H.I.S yang pertama di Minangkabau yang mema-
sukkan pelajaran agama dalam rencana pelajarannya. Sekarang H.L.S
Adabiyah itu telah menjadi sekolah rakyat dan S.M.P.* Usaha
mengadakan perubahan itu diikuti oleh Syaikh H.M. Thaib Umar yang
mendirikan sekolah agama di Batu Sangkar pada tahun 1909 M, syaikh
M. Thaib Umar mendirikan sekolah agama di Sungayang (daerah Batu
Sangkar) dengan nama Madrasah School (sekolah agama).

Madrasah-madrasah tersebut dalam praktik pengajarannya mema-
kai kitab-kitab karangan para ulama Mesir, seperti kitab Durusun
Nahwiyah, dan Qawa’id al-Lughah al-‘Arabiyah. Selaian itu, dimasukkan

Muhammad Abd Rahim Ghanimah dalam karyanya a/-Jami'ab al-Islamiyah al-Kubra,
berpendapat bahwa madrasah yang pertama didirikan pada abad kelima Hijriah (11

M) itu adalah madrasah Nidzammiyah di Baghdad yang didirikan pada tahun 457 H

oleh Nizam al-Muluk. Akan tetapi, banyak pula bukti signifikan justru menunjukkan
bahwa madrasah telah berdiri sejak abad ke-4 Hijriyah dan dihubungkan dengan
penduduk Naishapur. San Abd al-‘Al, yang secara khusus melakukan kajian
mengenai pendidikan Islam abad itu, memperkuat pendapatnya dengan mengajukan
bukti-bukti berdasarkan karya penulis-penulis abad ke-4 sendiri. Beberapa sumber
yang ia kutip antara lain Ahsan al-Taqasim Fi Ma'rifat al-Agalim karya al-Maqdisi (w.

378 H), Tabaqat al-Syafi’iyah al-Kubra karya al-Subki (316-388 H), a/-Rasail karya Badi
al-Zaman al-Hamadani (w. 398 H). Adam Men, dengan mengutip al-Hakim al-
Naisaburi (w. 406 H/1015 M) pengarang Tarikh Naisabur, bahkan menyebutkan
bahwa Abi Ishaq al-Isfirayani (w. 418 H/1027 M) adalah orang pertama yang
mendirikan madrasah di Naisabur. lihat Athiyah Abrasyi (al), Dasar-Dasar Pokok
Pendidikan Isiam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993) 79; Richard W. Bulliet, The Patrician of
Nisaphur: A Study In Medieval Islamic Schoo! History (USA: Harvard University Press,
1972) 48; Syalabi, Tarikh Al-Tarbiyah Al-Islamiyab. 116

2 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Hidakarya Agung, 1979).60

22 Ibid. 63

341 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

pula beberapa mata pelajaran lain seperti sejarah Islam; akhlak; dam
adab sopan santun. Dalam dinamika perkembangnnya, pola madrasah
dibedakan atas tiga pola; 1) madrasah yang menyerupai Belanda; 2)
madrasah yang menggabungkan secara lebih seimbang antara muatan-
muatan keagamaan dan non-keagamaan; dan 3) madrasah diniyah
(keagamaan) yang lebih menekankan pada muatan-muatan keagamaan
dan menambahkan muatan-muatan umum secara terbatas.” Berbagai
variasi dan format madrasah tersebut lahir sebagai respon pada tiga
hal pula, yaitu: 1) menyaingi pendidikan modern yang dilakukan oleh
pemerintah Belanda. Hal ini dilakukan sebagai reaksi terhadap
pemerintahan Belanda yang diskriminatif, yakni tidak mau membe-
rikan pendidikan yang baik dan bermutu bagi rakyat Indonesia,
khususnya bagi umat Islam. Untuk memenuhi kebutuhan tersebut,
maka umat Islam mendirikan sekolah modern dan unggul dalam
bentuk madrasah. 2) mengikuti arus pembaruan pemikiran Islam yang
terjadi di berbagai negara di dunia Islam, khususnya Mesir dan Turki.
Dengan melalui pendidikan yang diselenggarakan di madrasah, diha-
rapkan berbagai pemikiran modern tersebut dapat disampaikan
kepada umat Islam yang selanjutnya dapat bangkit dan meninggalkan
keterbelakangannya dalam berbagai bidang. 3) melestarikan ajaran
Islam secara lebih sistematik dan terencana, sebagaimana yang terda-
pat dalam tradisi salaf. Melalui madrasah yang didirikan, yakni madr-
asah diniyah, ajaran Islam yang terdapat dalam berbagai kitab salafiyah
dapat dipelihara dan disampaikan kepada generasi berikutnya.** Den-
gan mencermati uraian di atas, terdapat beberapa catatan yang
menarik untuk diperhatikan, diantaranya ialah:

Pertama, bahwa madrasah adalah merupakan bentuk pelaksanaan
pendidikan Islam secara lebih terlembagakan secara khusus, terencana
dan sistematik, serta terdapat di seluruh negeri di dunia Islam.
Madrasah merupakan salah satu lembaga pendidikan yang telah
memainkan peranan yang sangat besar bagi kemajuan Islam khusus-
nya, dan bagi kemajuan Negara pada umumnya. Kedua, madrasah
adalah lembaga pendidikan yang tergolong dinamis dan progresif. Hal
ini dapat dilihat dari beragamnya motivasi dan tujuan berdirinya
madrasah tersebut. Yakni di samping tujuan yang bersifat ideology-
politis, sebagaimana yang terdapat pada motivasi dan latar belakang
berdirinya madrasah Nizamiyah, juga untuk tujuan pengembangan

2 Maksum, Madrasah (Jakarta: LOGOS, 1999). 111
24 Abudinata, Manajemen Pendidikan.306

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 342



Mahfud Ifendi

ajaran agama, menyiapkan tenaga kerja, member-dayakan manusia,
pengembangan ilmu pengetahuan, serta mendukung lahirnya kebang-
kitan dunia Islam, serta melepaskan dirinya dari penjajahan pihak
asing. Motivasi dan tujuan pendirian madrasah yang demikian itu
dapat dilihat pada berdirinya madrasah di Indonesia, Mesir dan India.

Ketiga, maju mundurnya madrasah ternyata memiliki hubungan
yang erat dengan situasi dan kondisi politik pemerintahan Islam yang
mendukung madrasah tersebut. Ketika kekuasaan politik pemerintah
tersebut kuat, maka madrasah pun ikut tumbuh dan berkembang
secara kuat. Sebaliknya jika kekuatan politik tersebut hancur, maka
madrasah pun ikut pula hancur. Keadaan madrasah yang demikian itu,
dapat diihat dari pertumbuhan dan perkembangan di kerajaan Turki
Utsmani, di kekhalifahan Islam di Spanyol, dan pada dinasti Mughal di
India, dengan sedikit pengecualian. Yakni bahwa madrasah yang ada
di Mughal India tidak seluruhnya punah, karena umat Islam di India,
masih cukup besar jumlahnya.

Keempat, berbeda dengan negara-negara di dunia Islam lainnya,
madrasah yang tumbuh di Indonesia memiliki motivasi yang lebih
bervariasi dibandingkan dengan motivasi tumbuhnya madrasah di
negara-negara Islam tersebut. Di Indonesia, madrasah selain mencer-
minkan sebuah lembaga pendidikan Islam yang unggul, juga sebagai
lembaga pendidikan yang modern yang mengintegrasikan ilmu agama
dan umum, serta sebagai lembaga pendidikan Islam yang secara
khusus untuk kepentingan pendalaman ajaran agama Islam (Tafaggub
fi al-din). Kelima, pertumbuhan dan perkembangan madrasah selain
memperlihatkan dukungan yang kuat dari pemerintah, juga adanya
pertisipasi yang kuat dari golongan masyarakat yang tergolong
mampu. Hal ini dapat dilihat dari proses dan sumber dana yang
dibutuhkan untuk pembangunan madrasah yang selain bersumber dari
pemerintah juga dari masyarakat. Khusus dalam konteks pemba-
ngunan madrasah di Indonesia, peranan masyarakat melalui berbagai
organisasi dan yayasan, jauh lebih besar dibandingkan dengan peran
yang dilakukan oleh pemerintah.

Keenam, kehadiran madrasah memperlihatkan besarnya peran dan
tanggung jawab pemerintah dan umat Islam terhadap kemajuan dan
kejayaan umat Islam. Peran dan tanggung jawab umat Islam ini antara
lain sebagai respons terhadap sikap pemerintah colonial yang pada
umumnya tidak suka tehadap kemajuan pendidikan Islam, khususnya

343 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

pendidikan agama.”> Kesjuh, berdirinya madrasah merupakan usaha
penyempurnaan terhadap sistem pendidikan yang lebih memu-
ngkinkan lulusannya memperoleh kesempatan yang sama dengan
sekolah umum, misalnya masalah kesamaan kesempatan kerja dan
perolehan ijazah.”

Madrasah Sebagai Lembaga Pendidikan Islam

Madrasah, tidak lain adalah sekolah. Secara nyata, lembaga pendi-
dikan ini mulai tumbuh di Indonesia pada awal abad ke dua puluh.”
Madrasah lahir dari inisiatif pembaharuan pendidikan pesantren yang
dikenal semata-mata karena pendidikan agamanya, di lain pihak sistem
pendidikan umum justru ketika itu tidak menghiraukan agama.” Maka
jelaslah, kehadiran madrasah dilatar belakangi oleh keinginan untuk
memberlakukan secara seimbang antara ilmu agama dan ilmu penge-
tahuan umum dalam kegiatan di kalangan umat Islam.

Keinginan tersebut juga dilatarbelakangi oleh pengalaman historis
yang lain, dimana selama ratusan tahun dijajah oleh Belanda, umat
Islam selalu menjadi korban yang paling empuk, mengapa demikian®.
Karena umat Islam dianggap sebagai umat yang terbelakang, tidak
tahu-menahu prihal ekonomi khususnya pada aspek keduniaan.
Sementara itu, dilain pihak orang-orang yang mengatasnamakan
dirinya anti Islam memanfaatkan kondisi keterbelakangan tersebut.
Mereka berfoya-foya, dengan semata-mata memandang hidup hanya
untuk dunia ini. karenanya, dalam bidang pendidikan pun mereka
tolak segala sesuatu yang berbau agama Islam. Bagi mereka, pendi-
dikan adalah untuk mencerdaskan otak dan melatih tangan supaya
trampil bekerja, tidak perlu alternative tujuan yang lain. Bahkan
lembaga pendidikan sekular yang mereka ciptakan itu, tujuan haki-
kinya, sekedar untuk memperoleh tenaga kerja di pabrik-pabrik atau
birokrasi pemerintah rendahan.”

Melihat keadaan tesebut, sekelompok pembaharu Islam di
Indonesia, setelah mendapat inspirasi atau pengaruh dari gerakan
pembaharu di Timur Tengah, akhirnya merumuskan &hittah baru

25 Ibid.

20 Enung K Rukiati, Searah Pendidikan Isiam Di Indonesia (Bandung: Pustaka Setia,
20006). 115

27 Anton Timur Djaelani, Peningkatan Mutu Pendidikan Dan Pembangunan Perguruan
Agama, 11 (Jakarta: Penerbit Dermaga, 1982). 19

28 Ibid. 18

29 Karel Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah (Jakarta: LP3S, 1986). 7

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 344



Mahfud Ifendi

dalam dunia pendidikan, yaitu mewujudan impian demi kepentingan
dunia dan akhirat sekaligus. Keseimbangan dua kehidupan ini menjadi
urgen dan menjadi harpan bagi semua manusia, untuk itu munculah
inisiatif dalam pembaharuan pendidikan, yakni mennyeimbangkan
pendidikan pesantren dan sekolah umum, dan kemudian model
madrasahlah yang menjadi pilar keseimbangan dua kehidupan yang
dimaksudkan.”

Perjuangan pendidikan dengan merumuskan pembaharuan
pendidikan Islam dalam wujud madrasah tidaklah mulus seperti yang
dicita-citakan semula. Nama madrasah yang dimaksudkan, semula
merupakan suatu lembaga pendidikan dengan sistem klasikal saja,
tanpa dibarengi dengan pemodifikasian kurikulum yang diajarkan, al
hasil, madrasah menjadi stagnan dan menjadi lembaga pendidikan
yang tidak jauh berbeda dengan lembaga pendidikan pesantren trade-
sional.

Melihat kondisi madrasah yang demikian, maka pada tahun 70 an
pihak pemerintah melalui Departemen Agama mengadakan upaya
untuk memperbaiki mutu madrasah, salah satu aspeknya adalah dari
segi kurikulum. Ditetapkan secara seragam, agar seluruh madrasah
yang ada di Indonesia menerapkan satu macam kurikulum, dengan
perimbangan: 70% bidang studi Ilmu Pengetahuan Umum, dan 30%
bidang studi agama. Dasar pertimbangan utamanya ialah supaya
lulusan madrasah mampu menyeimbangi lulusan dari pendidikan non-
agama.

Namun, apakah madrasah dalam kedudukannya saat ini mutu dan
kualitasnya dapat dihandalkan?. Untuk menjawab pertanyaan ini perlu
survai khusus terkait dinamika perkembangan madrasah di Indoensia.
Sejauh ini, lembaga pendidikan Islam (madrasah) telah mampu
berkiprah dalam memajukan pendidikan di Indonesia, dengan menja-
dikan bidang studi umum dalam porsi 70% dari seluruh isi kurikulum,
siswa madrasah dapat maju selangkah guna mengejar ketertinggalan
mereka dari siswa sekolah umum yang sederajat. Juga secara yuridis,
fjazah madrasah dipandang sama nilainya dengan ijazah sekolah
umum yang lain, schingga kebijakan tersebut sekaligus telah
mengangkat prestzge sosial madrasah.

Akan tetapi di lain pihak, porsi bidang studi agama Islam yang
tinggal 30%, ternyata juga mengundang masalah baru. Dengan alokasi
waktu yang cukup singkat itu, siswa madrasah menjadi kurang

30 Imam Bawani, Segi-Segi Pendidikan Islam (Surabaya: Al-Ikhlas, 1986). 109

345 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

menguasai keilmuan agama yang merea geluti, khususnya yang
berkaitan dengan bahasa Arab. Akibatnya, diri mereka seperti terbelah
dua, memiliki keilmuan yang belum sama-sama matang. Penguasaan
ilmu umum belum mencapai standar yang diinginkan, sebaliknya
dalam bidang ilmu keagamaan mutu mereka jelas berkurang. Walhasil,
sebagai lembaga pendidikan Islam, keberadaan madrasah dewasa ini
masih dapat dipersoalkan.™

Melacak Akar Pertumbuhan dan Pembaruan Madrasah di
Indonesia

Berdasarkan fakta sejarah, sebagaimana dijelaskan di atas,
kehadiran madrasah ditujukan agar menjadi lembaga pendidikan yang
unggulan dan berkualitas tinggi. Hal ini terbukti pada lembaga
pendidikan _Adabiyah Schoo! yang didirikan oleh Abdullah Ahmad di
Padang Panjang, selain terdapat mata pelajaran agama, di lembaga
tersebut juga diajarkan mata pelajaran umum, seperti sejarah, ilmu
bumi, fisika, dan matematika. Selain itu, di madrasah Adabiyah School
ini juga diberikan muatan bilingnal language yang meliputi Bahasa
Inggris, Bahasa Belanda, dan Bahasa Arab. Dengan Bahasa Inggris
para siswa diharapkan dapat mengakses ilmu pengetahun modern;
dengan bahasa Belanda diharapkan para siswa dapat menguasai politik
kolonial Belanda, dan dengan bahasa Arab, diharapkan para siswa
dapat mengakses ilmu agama Islam dari sumber aslinya.

Selain itu, para siswa yang belajar di madrasah Adabiyah School juga
diasramakan, hal ini memicu agar terciptanya kondisi yang mendu-
kung untut menuntut ilmu, juga agar ketrampilan, akhlak, dan
kepribadiannya dapat terbina dengan baik. Para pendidik yang meng-
ajar di Adabiyah School adalah pendidik professional, dan manajemen
yang diterapkan juga manajemen yang modern. Dengan mutu
demikian itu, lulusan madrasah Adabiyah School tidak kalah dari lulusan
sekolah Belanda. Atas dasar ini, maka tidaklah mengherankan jika
pemerintah Belanda tidak menaruh curiga terhadap madrasah
Adabiyah School, bahkan ia memberikan bantuan dana dan tenaga guru.

Namun dalam perkembangan saat ini, masith banyak ditemukan
madarasah yang belum mencotoh dan sekaligus mengadospsi
kurikulum yang dimiliki oleh madrasah adabiyah school, dan ironisnya
banyak diantara masyarakat saat ini yang mendirikan madrasah hanya
dengan asal-asalan, tanpa perencanaan, persiapan konsep, serta

31 Ibid. 110

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 346



Mahfud Ifendi

sumber daya manusia yang memadai. Dengan keadaan seperti ini, citra
madrasah menjadi berkurang. Beberapa ahli pendidikan mencoba
mencari akar penyebab degradasinya citra madrasah. Di antara sebab-
sebab tersebut adalah sebagai berikut.

Pertama, pengelola madrasah banyak didominasi oleh kalangan
umat Islam tradisional dan konservatif. Mereka cenderung memahami
Islam sebagai agama semata-mata, dan karenanya menganggap ilmu
pengetahuan dan teknologi sebagai yang bukan urusan Islam, dan
karenanya tidak perlu diajarkan kepada masyarakat. Dengan sikap
yang demikian, mereka cenderung jumud, statis, dan mencurigai hal-
hal yang bersifat modern. Selanjutnya mereka menganggap ilmu
agama sebagai yang sudah final, dan mengajar dianggap sebagai proses
mewariskan ilmu yang harus diterima apa adanya, berorientasi ke
masa lalu, bekerja tanpa perencanaan, kurang mementingkan mutu,
dan kurang menghargai waktu.

Kedna, madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam belum
sepenunya masuk ke dalam sistem pendidikan. Keadaan ini terasa
amat memberatkan, terutama bagi madrasah yang belum memiliki
kemampuan memenuhi kebutuhan financial secara mandiri. Akibat
dan kekurangan financial ini mereka tidak mampu mengadakan
berbagai sarana dan prasarana pendidikan yang diperlukan, tidak
mampu membayar gaji guru secara layak, dan tidak mampu
melakukan perencanaan pembelajaran, serta tidak dapat menerapkan
metode dan strategi pembelajaran yang lebih variatif dan berbasis
pada membelajarkan para siswa. Ke#iga, perumusan visi, misi, serta
tujuan pendidikan agama Islam (madrasah) belum sepenuhnya
berjalan secara maksimal, selain itu banyaknya madrasah yang dikelola
dengan manajemen keluarga, dan cenderung berdasarkan visi, misi,
dan tujuan keluarga yang bersangkutan.”

Beberapa penyebab di atas telah mulai terjawab, dimana pada
tahun 1975, citra keterbelakangan madrasah sebagaimana disebutkan
mulai berubah dan berkurang. Hal itu dibarengi dengan adanya surat
keputusan bersama (SKB) 3 menteri (Menteri Agama, Menteri Pendi-
dikan dan Kebudayaan dan Menteri Dalam Negeri). Pada tahun 1975
madrasah baru diakui sebagai lembaga pendidikan formal yang
memuat mata pelajaran agama sebanyak 30% dan mata pelajaran
umum 70%. Di dalam SKB 3 menteri tersebut madrasah Ibtidaiyah
(MI) dianggap setingakat dengan sekolah dasar (SD), madrasah

32 Abudinata, Manajemen Pendidikan. 309

347 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

tsanawiyah (MTs) dianggap setingkat dengan sekolah menengah
pertama (SMP), dan madrasah aliyah dianggap setingkat dengan
sekolah menengah atas (SMA). Selain itu, SKB 3 menteri juga
menganggap ijazah madrasah dapat mempunyai nilai yang sama
dengan ijazah sekolah umum yang setingkat. Lulusan madrasah dapat
melanjutkan ke sekolah umum yang setingkat lebih atas, dan siswa
madrasah dapat berpindah ke sekolah umum yang setingkat.”

Senada dengn Maksum, Zuhairini mengatakan hal yang sama
bahwa salah satu bentuk perhatian pemerintah terhadap madrasah
adalah surat keputusan antara menteri Agama dan menteri P&K. No.
0299/U/1984 (Dik. Bud); 045/1984 (Agama) tahun 1984; tentang
pengaturan pembakuan kurikulum sekolah umum dan kurikulum
madrasah yang isinya antara lain ialah mengizinkan kepada lulusan
sekolah (madrasah) agama untuk melanjutkan ke sekolah-sekolah
umum yang lebih tinggi. Hal ini berarti adanya pengakuan yang resmi
dari pemerintah terhadap persamaan derajat dan kemampuan ilmiah
antara madrasah agama Islam dan sekolah umum di Indonesia.™

Selanjutnya SKB 3 menteri juga menyatakan, bahwa pengelolaan
madrasah dilakukan oleh menteri agama, pembinaan mata pelajaran
agama pada madrasah dilakukan oleh menteri agama dan pembinaan
pegawai dan pengawasan mutu mata peajaran umum pada madrasah
dilakukan oleh menteri pendidikan dan kebudayaan, bersama-sama
dengan menteri agama dan menteri dalam negeri. Sebagai pengaruh
positif dari SKB 3 menteri ini, maka tamatan madrasah Aliyah dapat
melanjutkan ke studi perguruan tinggi umum negeri. Pada tahun 1978
misalnya, rektor institut Pertanian Bogor (IPB) Prof. Dr. Andi Hakim
Nasution menerima lulusan terbaik Madrasah Aliyah sebagai
mahasiswa IPB melalui jalur PMDK (Penelusuran Minat dan Kema-
mpuan).”

Namun demikian, munculnya SKB 3 menteri tersebut
menimbulkan problema bagi penyediaan mahasiswa perguruan tinggi
keagamaan Islam. seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Dengan berku-
rangnya mata pelajaran agama menjadi 30% sangat sulit diharapkan
dapat dihasilkan lulusan madrasah Aliyah yang dapat menjadi calon
mahasiswa perguruan tinggi Islam yang unggul. Lulusan Madrasah

33 Maksum, Madrasah.

34 Zuhairini, S¢jarah Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2013). 198

% Maksum, “Kebijakan Otrde Baru Terhadap Madrasah,” Madrasah: Jurnal
Komunikasi Dunia Pergurnan 2, no. 3 (1998). 28

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 348



Mahfud Ifendi

Aliyah produk SKB 3 menteri tidak dapat menjadi bibit unggul
Perguruan Tinggi Keagamaa Islam Negeri, untuk mengatasi masalah
ini, maka pada zaman Munawir Sjadzili sebagai Menteri Agama,
didirikanlah Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK), yang
memuat mata pelajaran agama 70% dan mata pelajaran umum 30%.
MAPK ini menurut Munawir Sjadzili dianggap sebagai sebuah eks-
perimen yang berhasil. Buktinya pada tahun 1992, Munawir Sjadzili
menemukan 40 orang lulusan MANPK yang diterima di al-Azhar,
tanpa testing.”

Selanjutnya, pada era Tarmizi Taher sebagai Menteri Agama,
MAPK diubah menjadi Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK). Dengan
adanya perubahan ini, maka MAPK yang semula sebagai program
yang bersifat eksperimen, berubah menjadi MAK yang bersifat
permanen. Persyaratan MAPK yang semula ditetapkan dengan
keputusan Menteri, menjadi persyaratan MAK yang cukup dengan SK
kepala Kanwil agama setempat. Perubahan MAPK ke MAK juga
disertai dengan perubahan jumlah pelajaran agama pada kedua
madrasah tersebut.

Pada tahun 1989, indikasi ketertinggalan madrasah karena belum
masuk ke dalam sistem pendidikan nasional juga berubah. Dengan
keluarnya undang-undang nomor 2 tahun 1989 tentang Sistem
Pendidikan Nasional, maka madrasah masuk sebagai bagian integral
dalam Sistem Pendidikan Nasional. Dengan masuknya ke dalam
bagian dan Sistem Pendidikan Nasional ini, maka ecksistensi, fungsi
dan peran madrasah secara nasional semakin diakui. Pengakuan
terhadap madrasah sebagai bagian dan Sistem Pendidikan Nasional ini
dengan sendiri memiliki dampak yang signifikan bagi peningkatan
mutu pendidikan pada madrasah. Kurikulum madrasah, biaya, guru,
sarana dan prasarana, serta manajemen yang dibutuhkan madrasah
akan mendapatkan perhatian dari pemerintah.

Seiring dengan masuknya madrasah ke dalam bagian dan Sistem
Pendidikan Nasional ini, maka bantuan pinjaman dari Negara-negara
donor, seperti dari Asian Development Bank (ADB), Islamic Development
Bank (IDB), dan lainnya yang semula hanya untuk sekolah-sekolah
yang berada di bawah Depaertemen Pendidikan dan Kebudayaan, kini
juga diberikan kepada madrasah. Melalui dana bantuan tersebut, maka
Departemen Agama mulai mengembangkan madrasah model, yaitu
madrasah yang ditandai oleh dua ciri. Pertama, memiliki berbagai

36 Ibid.

349 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

keunggulan yang tidak dijumpai pada madrasah pada umumnya.
Kedua, memiliki kewajiban untuk membina dan meningkatkan
madrasah lainnya.

Sebagai madrasah yang unggul, madrasah model memiliki
berbagai keistimewaan sebagai berikut. Pertama, memiliki fasilitas
pembelajaran yang lengkap dan mewah; Kedua, kurikulum Plus, yaitu
kurikulum yang diturunkan dari visi dan misi lembaga. Kezzga, memiliki
laboratorium yang lengkap untuk mendukung pembelajaran bahasa
asing dan pelajaran science. Keempat, memiliki perpustakaan dengan
koleksi lengkap untuk mendukung pengembangan bahan pembe-
lajaran dan medorong anak dalam memahami konsep-konsep yang
diajarkan untuk berbagai bidang studi. Kelima, memiliki guru yang
diseleksi berdasarkan distintive competencies. Keenam, memiliki murid yang
diterima merupakan anak-anak pilihan berdasarkan saringan prestasi
akademik dan jenjang pendidikan sebelumnya. Kezujuh, memiliki waktu
pembelajaran yang lebih panjang dibandingkan sekolah biasa, karena
ada akurikulum misi. Kedelapan, menetapkan biaya sekolah cukup
tinggi yang hanya dapat dijangkau oleh siswa dengan latar belakang
ckonomi yang mampu. Kesembilan, memberikan tingkat kesejahteraan
yang baik kepada guru dan staff yang memungkinkan guru betah
mengajar di sekolah tersebut dan tidak pindah ke sekolah lainnya, dan
Kesepuluh menggunakan model asrama, yang memungkinkan siswa
memiliki waktu belajar yang cukup dan dapat dibina akhlak dan
kepribadiannya secara maksimal.”

Selain memiliki ciri-ciri tersebut di atas, madrasah model juga
ditandai oleh adanya perubahan paradigma yang berbeda dengan
paradigma sekolah biasa. Jika pada sekolah biasa menganggap sekolah
sebagai Auditorium, maka pada madrasah model, sekolah dianggap
sebagai Laboratorium. Dalam paradigma lama (Auditorium), peserta
didik diibaratkan seperti pengunjung suatu pertunjukkan, menyak-
sikan langsung, mencatat, dan mendiskusikannya. Adapun paradigma
baru (Laboratorium), peserta didik didorong aktif untuk mengem-
bangkan keingintahuannya, konsentrasi dan diskusi dengan guru serta
narasumber lainnya tentang materi-materi yang belum dipahami. Pada
paradigma baru ini, peserta didik membahas persoalan dan mencari
jalan penyelesaiannya, sedangkan guru bertindak sebagai fasilitator,

37 Fuad Fachruddin, “Madrasah Model: Indicator Obyektif Dan Operasionalisasi,”
Madrasab Jurnal Komunikasi Dunia Pergurnan 2, no. 3 (1998). 16

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 350



Mahfud Ifendi

peserta didik menjadi subjek pembelajaran, dan guru berfungsi sebagai
fasilitator dan pengkaji.

Selain madrasah unggulan dan madrasah model tersebut
bermunculan pula madrasah-madrasah unggulan yang diselenggarakan
oleh masyarakat melalui berbagai yayasan yang dikelola dengan
manajemen yang modern dan didukung oleh kalangan pengusaha
yang memiliki komitmen, integritas, dan tanggung jawab untuk
memajukan pendidikan Islam. Sekolah unggulan yang dikelola oleh
masyarakat ini semakin hari semakin banyak jumlahnya. Sekolah-
sekolah Islam unggulan tersebut antara lain misalnya Insan Cendekia
di Serpong, Tangerang, Banten, sekolah Islam Al-azhar, Kebayoran
Baru, sekolah Islam Al-izhar, Pondok Labu, Sekolah Islam Dian
Daktika, Perumahan Cinere, Gandul, Yayasan Amanatul Ummah
Pacet Mojokerto Jawa Timur dan beberapa madrasah lain yang saat ini
telah berkembang dan maju. Madrasah unggulan ini masih dapat
ditambah jumlahnya dengan madrasah-madrasah yang ada di
lingkungan pesantren yang menerapkan pendidikan model asrama
dengan menggunakan bahasa pengantar Arab dan Inggris, kemam-
puan dalam bidang teknologi komunikasi, berbagai ketrampilan hidup
dan lain sebagainya. Bukti keunggulan madrasah-madrasah ini antara
lain ditandai oleh prestasi lulusannya dalam ujian nasional, banyak
lulusannya yang diterima di perguruan tinggi papan atas di dalam dan
di luar negeri, tampil sebagai juara berbagai perlombaan tingkat
nasional maupun internasional, serta adanya berbagai keunggulan
sebagaimana ciri-ciri sekolah unggulan sebagai-mana tersebut di atas.™

Saat ini, bermunculan pula madrasah yang dikelola dengan
manajemen corporate, yaitu pengelolaan yang ditujukan untuk mem-
berikan pelayanan yang baik dan memuaskan kepada seluruh
pelanggannya. Untuk dapat memberikan pelayanan yang memuaskan
ini, maka pada seluruh komponen pendidikannya dilakukan dengan
standaraisasi tingkat nasional melalui Badan Akreditasi Sekolah dan
Madrasah (BAN-SM), sampai dengan standarisasi tingkat interna-
sional melalui Internasional -~ Standart  Organization (ISO). Isi atau
kurikulum pendidikan, proses, lulusan, sarana dan prasarana, pem-
biayaan, pendidik dan tenaga kependidikan, lingkungan dan evaluasi
pendidikan standarisasi. Hasil akreditasi tersebut ada yang mencapai
nilai memuaskan (A dan A+). Tidak hanya itu, madrasah juga telah
menggunakan logika corporate sambil tetap memelihara misi Islamnya,

38 Abudinata, Manajemen Pendidikan. 314

351 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

yakni membantu kaum yang kurang mampu. Dengan ciri corporate ini,
Pesantren darun Najah misalnya: telah memberlakukan model pastfood
dalam penerimaan siswanya, yakni ketika calon siswa datang langsung
dites dan langsung pula ditentukan hasilnya.

Selanjutnya terhadap para guru, pesantren Darun Najah
memberlakukan pendekatan upah atau gaji yang berbasis pada prestasi
dan kinerja yang dicapai guru tersebut. Selanjutnya pesantren Darun
Najah juga melihat civitas akademika sebagai market yang memer-
lukan berbagai kebutuhan, dan untuk memenuhi kebutuhan ini,
pesantren Darun Najah melakukan kerja sama yang saling mengun-
tungkan dengan berbagai perusahaan yang sudah memiliki benchmark.”
Dan melalui undang-undang nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional saat ini, perkembangan dan kemajuan madrasah
di masa era reformasi ini tampak lebih dinamis dan progresif, karena
undang-undang tersebut telah mempertegas pengakuannya terhadap
madrsah dan memberikan anggaran pendidikan dari APBN yang
mengalami kenaikan yang amat signifikan. Melalui anggaran ini,
pemerintah menerapkan pendidikan gratis bagi siswa yang kurang
mampu, memberikan bantuan opera-sional sekolah (BOS), memberi-
kan bantuan beasiswa bagi anak berprestasi, meningkatkan pengha-
silan para guru dan dosen melalui program sertifikasi guru dan dosen,
memberikan bantuan buku ajar, dan berbagai kemudahan lainnya.

Kontribusi Madrasah dan Animo Masyaakat dalam Mem-
bangun Bangsa

Dalam catatan ini, penulis akan utarakan beberapa bukti riil
mengenai kontribusi madrasah dalam pembangunan bangsa dianta-
ranya ialah; Pertama, madrasah telah memiliki sumbangan yang besar
dalam mendukung tercapainya tujuan pembangunan nasional dalam
mencerdaskan kehidupan masyarakat. Dengan kedudukannya yang
setara dengan sekolah umum, madrasah telah berperan dalam
mendukung terlaksananya program wajib belajar Sembilan tahun. para
siswa yang tamat madrasah Ibtidaiyah dan madrasah Tsanawiyah
dianggap telah melaksanakan wajib belajar Sembilan tahun.

Kedua, madrasah telah berjasa memberikan peluang yang lebih luas
bagi masyarakat untuk melanjutkan ke jenjang pendidikan yang lebih
tinggi. Melalui madrasah yang unggul, para lulusan madrasah dapat

3 Azhari, “Manajemen Pendidikan Pesantren Datun Najah” (UIN Syarif
Hidayatullah, 2010).

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 352



Mahfud Ifendi

masuk ke berbagai program studi atau jurusan umum, seperti
ekonomi, teknik, kedokteran dan lainnya pada perguruan tinggi papan
atas, baik di dalam maupun luar negeri. Kefiga, madrasah telah berjasa
membantu masyarakat dari kalangan ekonomi kurang mampu untuk
memperoleh pendidikan yang baik. Dengan manajemen yang berbasis
masyarakat, serta dengan biaya pendidikan yang relative lebih terjang-
kau, madrasah telah memberikan bantuan yang luar biasa pada masya-
rakat yang kurang mampu. Bahkan ketika terjadi krisis ekonomi di
tahun 1998, madrasah termasuk lembaga pendidikan yang relative
bertahan dengan baik.

Keempat, madrasah yang unggul telah memberikan andil bagi
lahirnya kalangan elite muslim yang lebih mampu. Mereka ini pada
gilirannya dapat memberikan bantuan bagi pengembangan madrasah
di masa selanjutnya. Ke/ma, madrasah dengan ciri utamanya sekolah
umum yang berciri khas kelslaman, telah memberi sumbangan bagi
pembinaan akhlak dan moralitas masyarakat yang lebih baik
dibandingkan dengan pembinaan akhlak dan moralitas lulusan sekolah
umum. Keenam, madrasah telah berjasa dalam mengangkat citra umat
Islam secara keseluruhan. dengan adanya madrasah yang unggul selain
menunjukkan besarnya perhatian kalangan Islam terhadap pendidikan,
juga telah menunjukkan bahwa umat Islam juga mampu mengadakan
dan mengelola pendidikan yang unggul.*

Beberapa konstribusi di atas, bukan semata-mata perwujudan yang
final, melainkan sebuah capaian kecil dalam pembangunan bangsa ini,
karena bangsa Indonesia yang memiliki wilayah luas belum terlalu
cukup dapat dilihat dari capaian madrasah sebagaimana di uraiakan di
atas, dan tentunya masih membutuhkan semanagat perjuangan para
pengelola lembaga pendidikan madrasah) untuk selalu memilki
sumbangsih yang besar terhadap pencapaian tujuan pendidikan
nasional. Salah satu bentuk terwujudnya pembangunan bangsa ini
dapat dilihat dari semangat dan munculnya kesadaran masyarakat
untuk bersekolah, khsusunya di lembaga pendidikan Islam (Madt-
asah).

Secara nasional belum ada hasil penelitian yang menginformasikan
secara lengkap dan akurat tentang animo masyarakat pada madrasah.
Namun berdasarkan hsil observasi terhadap beberapa madrasah yang
unggul, dapat disimpulkan bahwa animo masyarakat untuk menye-
kolahkan anaknya ke madrasah semakin hari semakin meningkat.

40 Abudinata, Manajemen Pendidifan. 316

353 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul

Data observasi ini penulis himpun dari beberapa daerah di
Kalimantan Timur dan Jawa, khususnya Jawa Timur. Dimana
masyarakat muslim lebih banyak memilih masuk Madrasah dibanding
dengan Sekolah Menengah Pertama (SMP) pada umumnya. Selain itu
pemilihan madrasah juga dilatarbelakangi oleh keinginan orang tua
untuk menaruh anaknya di lingkungan pesantren, karena banyak
diantara madrasah yang berkembang dibawah pesantren yang maju.

Catatan Akhir

Kehadiran madrasah merupakan sebuah jawaban yang cukup
memberikan solusi bagi perkembangan dunia modern saat ini,
schingga orang tua harus lebih bijak memilih lembaga pendidikan
yang mampu memeberikan suguhan perubahan, baik dalam hal
karakter, intelektual ataupun pada bidang keterampilan, karena saat ini
telah banyak berkembang madrasah yang dimodifkasi kurikulumnya
untuk menyeimbangi kebutuhan dunia modern. Selain itu layanan
pendidikan yang diberikan mampu menanamkan ide-ide modernisasi,
dan nilai-nilai ajaran agama ab/ assunah wa al jama’ah. Dengan berbagai
upaya ini, diharapkan akan muncul dan berkembangnya madrasah
yang lebih unggul dan menjadi pusat pendidikan unggulan di Indo-

nesia.

Daftar Rujukan

Abrasyi (al), Athiyah. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta:
Bulan Bintang, 1993.

Abrasyi (al), Mohammad Athiyah. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam.
Jakarta: Bulan Bintang, 1993.

Abudinata. Manajemen Pendidikan. Jakarta: Kencana Media Group,
2012.

. Searah Pendidikan Islam. ]akarta: Kencana Media Group,
2011.

Azhari. “Manajemen Pendidikan Pesantren Darun Najah.” UIN Syarif
Hidayatullah, 2010.

Azra, Azyamardi. Jaringan Ulama Timur Tengah Dan Kepulanan
Nusantara Abad XVII Dan XV1I: Melacak Akar-Akar Pembarnan
Pemikiran Islam Di Indonesia. Bandung: Mizan, 1994.

Badawi, Abd al-Majid Abd al-Futuh. A/ Tarikh Al-Siyasi Wa Al-Fikr.
Al-manshur Mathabi al-Wafa, 1988.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 354



Mahfud Ifendi

Bawani, Imam. Seg-Seg Pendidikan Isiam. Surabaya: Al-Ikhlas, 1986.

Bulliet, Richard W. The Patrician of Nisaphur: A Study In Medieval Islamic
School History. USA: Harvard University Press, 1972.

Daroini, Mustajib. “Madrasah Nizamiyah: Studi Geneologis Madrasah
Pada Islam Klasik.” Jurnal 1lmiah Manahij 2, no. 1 (2010).

Daulay, Haidar Putra. Searah Pertumbuban Dan Pembaruan Pendidikan
Islam Di Indonesia. Jakarta: Kencana Media Group, 2007.

Djaelani, Anton Timur. Peningkatan Mutu Pendidikan Dan Pembangunan
Pergurnan Agama. 11. Jakarta: Penerbit Dermaga, 1982.

Fachruddin, Fuad. “Madrasah Model: Indicator Obyektif Dan
Operasionalisasi.”” Madrasah Jurnal Komunikasi Dunia Pergurnan 2,
no. 3 (1998).

Kodir, Abdul. Se¢arah Pendidikan Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga
Reformasi Di Indonesia. Bandung: Pustaka Setia, 2015.

Maksum. “Kebijakan Orde Baru Terhadap Madrasah.” Madrasab:
Jurnal Komunikasi Dunia Pergnruan 2, no. 3 (1998).

. Madrasah. Jakarta: LOGOS, 1999.

Nasional, Kementrian Pendidikan. Undang-Undang Sistens Pendidikan
Nasional No 20 Tahun 2003. Bandung: Fokus Media, 2009.

Ramayulis. S¢jarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia, 2011.

Rukiati, Enung K. Se¢arah Pendidikan Islam Di Indonesia. Bandung:
Pustaka Setia, 2006.

Stanton, Charles Michael. Higher Learning in Islam; The Classical Period,
AD. 700-1300. Maryland: Rowman An Littlrfield, 1990.

Steenbrink, Karel. Pesantren, Madrasah, Sekolah. Jakarta: LP3S, 1986.

Syalabi, A. Tarikh Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Mesir: Ksysyaf un Nasyr
Wa Al-Thiba’ah Wa Al-Tauzi’, 1954.

Tritton, A. S. Materials On Muslim Education In the Middle Age. London:
Lucaz, 1957.

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Arabic. Beirut: Librarie Du Liban
London, 1974.

Yunus, Mahmud. S¢arah Pendidikan Isiam. Jakarta: Hidakarya Agung,
1979.

Zuhairini. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2013.

355 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



