
 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 333-355 

Abstract: This article describe madrasah which becomes kind 
of Islamic educational institution in Indonesia, and it’s 
existence is an alternative answer in today’s modern era, the 
idea of modernization and giving religious value become the 
hallmark of madrasah  as a superior education in Indonesia. In 
additional curriculum modification which developed by 
madrasah are able to balance between world affairs with the 
matter of after-life. A worthy effort which should always be 
appreciated for madrasah is the spirit to educate the nations, 
especially Muslim community which has limited cost. The 
expectation that never be lost in this madrasah mission is to 
be a superior educational institution and gain the trust of the 
wider community. 
Keywords: Madrasah, Islamic educational, Excellence. 

Pendahuluan  
Hingga saat ini masih terdapat sebagian masyarakat Indonesia 

yang menggambarkan bahwa madrasah adalah sekolah hanya untuk 
orang-orang yang kurang mampu, letaknya di pedesaan atau di ping-
giran kota, lingkungannya kumuh serta semrawut yang tidak 
beraturan, bangunannya sederhana dan reyot, gurunya kurang profe-
sional, kurikulumnya hanya mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan, sarana 
dan fasilitasnya serba minim dan tradisional, dan anggarannya jauh 
dari kata memadai, manajemennya sangat lemah, namanya kurang 
dikenal, dan lulusannya kurang bermutu serta tidak memiliki rasa 
percaya diri untuk bersaing di era globalisasi saat ini.1 

Pandangan sebagian masyarakat tehadap masyarakat yang 
demikian itu ada benarnya, jika data yang digunakan meruapakan data 
tahun 60 hingga 70-an. Pada saat itu masyarakat yang mendirikan 
madrasah hanya bermodalkan semangat keagamaan, yakni niat 
menyiarkan dan mengajarkan ilmu Allah SWT karena mengharapkan 

                                                           
1 Abudinata, Manajemen Pendidikan (Jakarta: Kencana Media Group, 2012). 297 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 334 

ridho-Nya semata-mata, tidak ada studi kelayakan, tidak ada peren-
canaan yang matang, tidak memiliki rumusan visi, misi, dan tujuan 
yang jelas, berjalan seadanya, berorientasi mengawetkan dan mewa-
riskan ilmu agama dan membentuk akhlak mulia, tanpa dilengkapi 
dengan wawasan ilmu umum, ketrampilan dan penguasaan teknologi, 
serta berorientasi ke pedesaan. 

Gambaran tentang madrasah sebagaimana tersebut di atas, mulai 
tahun 75-an hingga saat ini sudah tidak relevan lagi. Justru saat ini 
keadaan madrasah telah lebih maju dibandingkan dengan keadaan 
madrasah sebagaimana tersebut di atas. Namun berbagai perubahan 
dan kemajuan yang terjadi pada madrasah tersebut belum sepenuhnya 
diketahui oleh masyarakat luas, sehingga madrasah belum sepenuhnya 
menjadi pilihan utama bagi masyaraikat Indonesia khususnya masya-
rakat dari kalangan menengah ke atas. 

Berdasarkan pada asumsi tersebut, tulisan ini akan menggam-
barkan berbagai perubahan, perkembangan dan kemajuan yang terjadi 
pada madrasah saat ini. Dengan menggunakan metode deskriptif 
analitis, berbagai data dan informasi yang digunakan dalam tulisan ini 
akan menjelaskan latar belakang lahirnya madrasah sebagai lembaga 
pendidikan Islam, aspek-aspek perubahan dan perkembangan yang 
terjadi pada madrasah, kontribusi madrasah dalam pembangunan 
umat dan bangsa Indonesia, serta animo masyarakat untuk menja-
dikan madrasah sebagai pilihan utama bagi pendidikan putra putrinya.2 

Madrasah dan Bingkai Perkembangannya 
Secara ḥarfiah, kata madrasah berasal dari bentuk Fi’il Madhī 

“Darasa” yang artinya belajar.3 berdasarkan pengertian kebahasaan ini, 
maka setiap tempat yang digunakan untuk kegiatan belajar mengajar, 
seperti rumah, masjid, majelis taklim, langgar, surau, dan lainnya, 
dapat disebut dengan istilah madrasah. Adapun secara istilah (kesepa-
katan para pakar), Madrasah adalah merupakan tempat secara khusus 
untuk menyelenggarakan kegiatan belajar mengajar. Ia disamakan 
dengan istilah sekolah dalam konteks Indonesia, hal ini dapat dilihat 
dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20 Tahun 

                                                           
2 Ibid. 298 
3 dalam Hans Wehr, A Dictionary of Modern Arabic (Beirut: Librarie Du Liban 
London, 1974). 278  mengartikan madrasah sebagai a religious boarding school associated 
with a mosque, yaitu lembaga pendidikan yang berasrama dan dihubungkan dengan 
masjid 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 335 

2003.4 Sepertihalnya lembaga sekolah pada umumnya, siswa yang 
belajar di madrasah dibagi dalam kelas-kelas yang disesuaikan dengan 
tingkat usia dan pengetahuannya5, sarana-prasarana yang digunakan 
pun juga dilengkapi dengan bangku, papan tulis dan juga laboratorium 
bagi sebagain madrasah yang telah maju. Selain itu modifikasi 
kurikulum juga dikembangkan dalam madrasah, seperti pemberlakuan 
sekolah dengan basis adiwiyata, dan juga penjajagan kurikulum inter-
nasional. Berbagai komponen yang terdapat di dalam madrasah 
tersebut ditentukan sesuai dengan batasan yang telah distandarkan, 
sehingga secara khusus para ahli mengategorikan madrasah sebagai 
lembaga pendidikan formal yang sejajar dengan sekolah pada umum-
nya. Adapun rumah, masjid, majelis taklim, surau, dan langgar disebut 
lembaga pendidikan non-formal meski pada penamaanya banyak 
diantara pelaku pendidikan yang menamakan madrasah diniyah. 

Madrasah dengan sifat dan karakternya sebagaimana tersebut di 
atas, disebut sebagai lembaga yang cikal bakalnya dari kegiatan 
pendidikan yang diselenggarakan di masjid. Dalam hubungan ini, 
Syalabi berpendapat, bahwa madrasah merupakan perkembangan dari 
masjid. Akibat besarnya semangat belajar umat Islam, membuat 

masjid-masjid penuh dengan ḥalaqah- ḥalaqah. Dan tiap-tiap ḥalaqah 
terdengar suara seorang pendidik yang menjelaskan pelajaran atau 
suara perdebatan dalam proses pembelajaran, sehingga menimbulkan 
kebisingan yang mengganggu orang beribadah. Semakin banyak umat 
Islam yang tertarik untuk menuntut ilmu, semakin membuat masjid 
penuh sesak dan tidak mampu lagi untuk menampung murid-murid 
yang belajar. Keadaan ini mendorong perlunya lembaga pendidikan 
baru di luar masjid yang disebut madrasah.6 Teori Syalabi ini berlaku 
pada madrasah yang berada di Timur Tengah, dan tidak berlaku 
sepenuhnya pada Negara-negara Islam lainnya. Di Spanyol misalnya, 
kegiatan pendidikan tetap berlangsung di masjid, meskipun jumlah 
murid yang belajar di dalamnya sudah melimpah ruah. Ketika 
madrasah berkembang pesat di berbagai belahan dunia Islam, justru 
madrasah tidak dikenal di Andalusia. Menurut Tritton, madrasah tidak 
                                                           
4 Kementrian Pendidikan Nasional, Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20 
Tahun 2003 (Bandung: Fokus Media, 2009). 
5 Kelas yang dimaksudkan ini ialah suatu jenjang pendidikan yang ditempuh dalam 
batasan waktu tertentu, seperti halnya Madrasah Ibtidaiyah yang dijajarkan dengan 
Sekolah Dasar dengan enam tahun waktu tempuh pendidikan yang dilalui. 
6 A Syalabi, Tarikh Al-Tarbiyah Al-Islamiyah (Mesir: Ksysyaf un Nasyr Wa Al-
Thiba’ah Wa Al-Tauzi’, 1954). 96 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 336 

dikenal di Granada sampai akhir abad ke-7 H./13 M.7 Pendapat ini 
diperkuat oleh keterangan Ibn Sa’id (abad ke-7 H./13 M), sebagai-
mana dikutip oleh Hillenbrand yang mengatakan, bahwa di Andalusia 
tidak ada madrasah, dan pengajarannya berlangsung di masjid-masjid. 
Tentang apa sebabnya madrasah tersebut tidak berkembang di 
Andalusia hingga akhir abad ke-13 M? Michael Stanton memberikan 
alasan antara lain, karena mayoritas muslimin di Andalusia menganut 
Madzhab Maliki yang konservatif dan tradisional,8 penguasa-penguasa 
yang mengatur wakaf tidak memberikan kesempatan kepada para 
dermawan untuk mempengaruhi pemilihan shaikh atau pengganti-
penggantinya, atau mengajak dirinya untuk menjadi pengawas wakaf. 
Dengan demikian pertumbuhan lembaga-lembaga pendidikan Islam di 
Granada amat bergantung pada keluarga penguasa, misalnya khalifah, 
yang menjadi patron utama bagi kegiatan keilmuan di Granada, 
Seville, dan Cordova.9 Munculnya madrasah di Andalusia baru terjadi 
pada tahun ke-14 (750 H/1349 M) dengan mengambil lokasi di 
Granada yang diprakarsai oleh Nasrid, Yusuf Abu al-Hallaj. Pem-
bangunan madrasah di Granada tersebut akhirnya menjadi contoh 
bagi pendirian madrasah-madrasah di tempat-tempat lain di Anda-
lusia. Madrasah di Andalusia ini selanjutnya mengalami kepu-nahan, 
seiring dengan kekalahan-kekalahan kaum muslimin dari kaum 

                                                           
7 A. S. Tritton, Materials On Muslim Education In the Middle Age (London: Lucaz, 
1957). 106 
8 Abudinata, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana Media Group, 2011). 189 
dalam memberikan keterangan ini Abuddinata menyatakan bahwa sebagai akibat 
dari kuatnya  pengaruh Madzhab Maliki yang konserfatif dan tradisional, 
perkembangan lembaga pendidikan di Spanyol banyak didominasi dengan peran 
yang dilakukan oleh masjid, dalam arti bahwa masjid telah memainkan peranan yang 
lebih besar dalam bidang pendidikan dibandingkan dengan peran masjid di Negara  
Islam lainnya. dengan demikian, teori pertumbuhan madrasah sebagai pengganti dari 
peran masjid, sebagai akibat dari kemajuan ilmu pengetahuan dan kegiatan 
pendidikan yang makin luas, sebagaimana dikemukakan oleh Ahmad Syalabi, 
tampaknya teori itu hanya berlaku di belahan dunia Islam di wilayah Timur. adapun 
untuk wilayah Barat, khususnya Spanyol, bahwa perkembangan ilmu pengetahua 
dan kegiatan pendidikan tidak menggeser peranan masjid. Dengan demikian, terlihat 
bahwa pertumbuhan madrasah di Spanyol dikategorikan terlambat dibandingkan 
dengan perkembangan madrasah di wilayah Islam lainnya. munculnya madrasah di 
Spanyol baru terjadi pada abad ke-14 M, yaitu madrasah yang berlokasi di Granada 
dan dibangun atas prakarsa khalifah Yusuf Abu al-Hajjaj pada tahun 750 H/1349 
M.  
9 Charles Michael Stanton, Higher Learning in Islam; The Classical Period, AD. 700-1300 
(Maryland: Rowman An Littlrfield, 1990). 39 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 337 

kristiani di Spanyol, hingga akhirnya pada tahun 1609 M tidak ada lagi 
orang Islam di Spanyol, dengan demikian tidak ada lagi madrasah di 
Spanyol. 

Di Baghdad, terdapat Madrasah Niẓāmiyah10 yang dibangun pada 
masa Sultan Alp Arsalan dan Malik Syah di bawah koordinator 
perdana menterinya yang bernama Nizham al-Muluk. Madrasah 

Niẓāmiyah ini muncul dilatarbelakangi masalah politik dan ketene-
gakerjaan yang tidak dapat dipisahkan dengan kehendak memper-
lancar tugas dan mempertahankan negara, baik untuk keuntungannya 
sendiri maupun demi kesultanan Saljuk, dan diarahkan pada terca-
painya tiga tujuan. Pertama, menyebarkan pemikiran Sunni untuk 
menghadapi tantangan pemikiran Syi’ah.11 Kedua, menyediakan guru-
guru Sunni yang cakap untuk mengajarkan madzhab Sunni dan 
menyebarkannya ke tempat-tempat lain. Ketiga, membentuk kelompok 
pekerja Sunni untuk berpartisipasi dalam menjalankan pemerintahan, 
memimpin kantornya, khususnya di bidang peradilan dan mana-
jemen.12 

Madrasah Niẓāmiyah ini selanjutnya diimpor ke berbagai wilayah 
kekuasaan Abbasiyah pada waktu itu. Menurut Syalabi, madrasah ini 
selain menyediakan kitab-kitab perpustakaan, beasiswa, asrama maha-
siswa, serta biaya operasional madrasah. Nizham al-Mulk juga menye-
diakan wakaf yang terdri dari pasar yang dibangun tepat di depan 

                                                           
10 Madrasah yang pertama kali didirikan pada abad kelima hijriyah (ke11 M) adalah 

Madrasah Niẓāmiyah yang didirikan pada tahun 457 H. oleh Nizam al-Mulk. Sebagai 
institusi pendidikan yang muncul dan dikembangkan oleh seorang penguasa pada 

masa Dinasti Saljuq, Madrasah Niẓāmiyah memang sempat menjadi kebanggaan 
pada masa itu. madrasah dengan segala keunikan konsep dan manajemennya, baik 
tempo dulu maupun sekarang tetap menarik untuk dibahas. Hal inilah yang 

mengundang pengakuan para sejarawan bahwa Madrasah Niẓāmiyah merupakan 
cikal bakal konsep dan manajemen pendidikan modern. Lihat  Mustajib Daroini, 

“Madrasah Niẓāmiyah: Studi Geneologis Madrasah Pada Islam Klasik,” Jurnal Ilmiah 
Manahij 2, no. 1 (2010). 16 
11Berdirinya madrasah-madrasah tersebut berhubungan dengan usaha 
mempertahankan dan mengembangkan aliran keagamaan dari para pembesar 
Negara yang bersangkutan. dlam mendirikan madrasah ini, mereka memper-
syaratkan diajarakan aliran agaman tertentu. dengan demikian, aliran keagamaan 
tersebut akan berkembang dalam masyarakat. lihat  Abdul Kodir, Sejarah Pendidikan 
Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga Reformasi Di Indonesia (Bandung: Pustaka Setia, 
2015). 85 
12 Abd al-Majid Abd al-Futuh Badawi, Al Tārīkh Al-Siyāsī Wa Al-Fikr (Al-manshur 
Mathabi al-Wafa, 1988). 179 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 338 

madrasah, kebun-kebun, beberapa bangunan tempat tinggal yang 
diperuntukkan bagi tamu dan kegiatan madrasah yang besar. Jumlah 

penghasilan yang diperoleh dari wakaf madrasah Niẓāmiyah Baghdad 
itu menncapai 15.000 dinar setahun. Jumlah ini cukup menutupi 
semua pengeluaran gaji para guru dan biaya hidup mahasiswa, 
meliputi makanan, pakaian, serta semua kebutuhan pokok mereka.13 

Hasan Abd al-A’la menyebutkan dengan adanya madrasah 

Niẓāmiyah di Baghdad, pendidikan Islam mengalami perubahan dan 
perkembangan baru. Madrasah diatur secara resmi oleh pemerintah 
sesuai dengan peraturan dan ketentuan. Karena perubahan inilah 

banyak ahli sejarah pendidikan Islam menyebut madrasah Niẓāmiyah 
sebagai madrasah pertama terbesar, bukan madrasah pertama yang 
dibangun.14 

Salah satu cabang Madrasah Niẓāmiyah yang terbesar adalah 
madrasah al-Nuriyah al-Kubra yang terletak di Syiria dan dibangun oleh 
Nuruddin Zanky.15 Madrasah ini luasnya 1500 hektar, yang dilengkapi 
dengan perumahan untuk para guru, taman dan sungai buatan, air 
mancur, tempat pertemuan yang besar, ruangan kelas untuk kegiatan 
belajar mengajar, masjid, asrama mahasiswa, tempat tinggal pegawai, 
perpustakaan, kamar mandi, gudang, dan lain sebagainya.16 

Madrasah juga dapat dijumpai di Saudi Arabia (Hijaz) khususnya 
Mekkah dan Madinah, India, Turki, Mesir, Persia, dan Indonesia. 
Menurut Hillerbrand, bahwa madrasah diperkenalkan di Hijaz ketika 
Hijaz berada di bawah kekuasaan Shalahudin al-Ayyubi. Pada tahun 
1183-1184 gubernur Aden mendirikan sebuah madrasah yang 
bermadzhab Syafi’i. Sumber lain yang diberikan Azyumardi Azra, 

                                                           
13 Ramayulis, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2011). 143 
14 Ibid. 
15 Diantara madrasah-madrasah yang masyhur di dunia Islam saat itu adalah 

Madrasah Niẓāmiyah dan Madrasah Nuruddin Zanki. Pada madrasah-madrasah 
tersebut diajarkan ilmu-ilmu ‘Aqliyah, Naqliyah, Lisaniyah. Ilmu-ilmu’Aqliyah adalah 
ilmu yang bersumber dan bertolak dari asas pemikiran dan penelitian manusia 
seperti: ilmu pasti, kedokteran, filsafat dan sebagainya, sedangkan ilmu-ilmu 
Naqliyah adalah ilmu-ilmu yang bersumber dari al-Qur’an dan Hadits seperti: tafsir, 
hadits, fiqih, tauhid, tasawwuf, dan sebagainya. Adapun ilmu-ilmu Lisaniyah adalah 
ilmu yang diucapkan oleh lisan (lidah), dengan kata lain ilmu-ilmu bahasa seperti 
nahwu, sharaf, mantiq, balaghah, ‘arud dan sebagainya. Lihat  Haidar Putra Daulay, 
Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: Kencana 
Media Group, 2007). 95 
16 Mohammad Athiyah Abrasyi (al), Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1993). 84 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 339 

menyebutkan bahwa pemimpin yang pertama kali memperkenalkan 
madrasah di Mekkah adalah Afif Abd Allah Muhammad al-Ursufi (w. 
595 H/1196 M) dengan nama madrasah al-Ursufiyah. Madrasah ini 
dibangun setahun sebelum Afif al-Ursufi membangun madrasah di 
Kairo. Madrasah ini dilengkapi dengan sebuah Ribath yang diberi 
nama Ribat Abi Ruqaibah.17 

Selanjutnya di Madinah terdapat madrasah Jaubaniyah yang terletak 
di wilayah antara Dar al-Syibak dan Al-Husn al-Atiq pada tahun 724 
H/1323 M. selanjutnya, beberapa penguasa Dinasti Mamluk juga 
mendirikan madrasah yang dikenal dengan nama madrasah Ashrafiyah. 
Demikian pula Sultan Ghiyats al-Din atau A’zam Syah dari Bengal 
juga mendirikan madrasah di Madinah yang bersamaan waktunya 
dengan mendirikan madrasah di Mekkah. Selain itu, Zaini Abd al-
Bashith juga mendirikan madrasah al-Bashiṭiyah di Madinah, dan Syam 
al-Din mendirikan madrasah al-Zamaniyah. dengan usaha yang 
demikian itu, maka pada abad ke 14 M sudah ada delapan buah madr-
asah di Madinah. Jumlah ini dinilai masih belum memadai, dan 
karenanya kegiatan keilmuan di Madinah lebih banyak dilakukan di 
Masjid Nabawi. Keadaan ini berlangsung sampai dengan bangkitnya 
madrasah-madrasah modern pada perempat terakhir abad ke-19.18 

Di kerajaan Utsmani di Turki, kemajuan dan perkembangan 
wilayah kerajaan Utsmani yang luas berlangsung dengan cepat dan 
diikuti oleh kemajuan dalam bidang kehidupan lain yang penting, di 
antaranya bidang pendidikan. Salah satu lembaga pendidikan yang 
maju pada masa kerajaan Utsmani adalah madrasah. Yang menjadi 
perhatian bukan hanya kuantitas bangunan, melainkan kualitas 
pendidikan. Terobosan bermakna dalam hal ini adalah perumusan 
kurikulum. Kurikulum yang diberlakukan di madrasah berkembang 
secara dinamis menuju kea rah yang lebih baik. Salah satu hal yang 
berlaku dalam proses pengajaran di madrasah Turki Utsmani adalah 
mendorong para siswa untuk mengakses sebanyak mungkin buku 
yang membahas beragam bidang ilmu.19 

                                                           
17 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 
Dan XVIII: Melacak Akar-Akar Pembaruan Pemikiran Islam Di Indonesia (Bandung: 
Mizan, 1994). 63 
18 Ibid.63 
19 Kodir, Sejarah Pendidikan Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga Reformasi Di Indonesia. 
131 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 340 

Pembangunan madrasah dimulai pada abad ke-7 H/13 M, karena 
diintrodusir oleh dinasti Bani Saijuk. Sampai pada masa pembaruan 
pendidikan di kerajaan Utsmani, sekitar abad ke-18 M, madrasah 
merupakan lembaga pendidikan Islam formal di samping kuttab dan 
masjid. Selanjutnya ketika Turki mengadakan pembaruan pendidikan 
Islam, posisi madrasah mulai terancam dengan kehadiran sekolah-
sekolah umum, dan setelah kerajaan Utsmani digantikan oleh system 
sekuler di bawah kekuasaan Kemal Attaturk, madrasah dihapuskan 
kedudukannya sebagai lembaga pendidikan Islam formal di Turki. 

Selanjutnya di Tunis, madrasah disebarkan oleh Dinasti Hafsid 
(625-1228 H/941-1534 M). yang pertama dibangun adalah madrasah 
Al-Ma’ard pada tahun 650 H/1252 M. Dalam kronikel Tunis disebut-
kan adanya 11 madrasah di Tunis. Adapun di Maghrib, madrasah 
pertama yang didirikan adalah madrasah al-Shaffarin oleh Abu Yusuf 
Ya’kub bin Abd al-Haqq (656-985 H/1258-1286 M) di Fas pada 
tahun 685 H/1285 M. Di Mesir, madrasah dibangun oleh Shalah al-
Din al-Ayyubi atas perintah Dinasti Abbasiyah. Pembangunan 
madrasah ini dilakukan dalam rangka melemahkan paham Syi’ah yang 
sudah tertanam di Mesir. Atas desakan Baghdad, Shalah al-Din al-
Ayyubi segera menghapus kedaulatan Fatimiyah, lalu menggan-
tikannya dengan Dinasti Ayyubiyah yang berafiliasi ke Baghdad. 
Tindakan selanjutnya untuk mengantisipasi paham Syi’ah di wilayah 
kekuasaannya, ia menutup al-Azhar baik sebagai masjid untuk shalat 
Jumat maupun sebagai universitas. Dengan mengikuti jejak Niẓam al-
Muluk, Shalah al-Din al-Ayyubi mendirikan madrasah-madrasah 
dalam rangka menghidupkan kembali ajaran Ahl al-Sunnah wa al-
Jama’ah. Pada zaman Dinasti Mamluk dan Dinasti Ayyubiyah inilah 
jumlah madrasah mencapai tingkat yang luar biasa. 

Di Persia, pertumbuhan dan perkembangan madrasah menurut 
sebagian para ahli, telah lebih dahulu dibandingkan dengan partum-
buhan dan perkembangan madrasah di beberapa Negara di dunia 
Islam sebagaimana tersebut di atas. Dengan mengutip pendapat al-
Maqrizi, Athiyah al-Abrasyi berpendapat, bahwa madrasah al-Baiha-
qiyyah adalah madrasah yang pertama didirikan pada akhir abad ke-4 
H (abad ke-11 M). Demikian pula Richard W. Bulliet berpendapat, 
dua abad sebelum madrasah Nidzammiah muncul di Naisabur 
(Persia) sudah berdiri madrasah, yaitu madrasah Miyan Dahiyah.20 

                                                           
20 Terdapat perdebatan di kalangan para ahli tentang madrasah yang pertama 
didirikan. Ahmad Tsalabi dalam karyanya Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah dan 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 341 

Di Indonesia, pertumbuhan pertama madrasah tejadi di wilayah 
Sumatra dan Jawa. Hal ini dilatarbelakngi dengan pertumbuhan Islam 
sendiri yang tersebar di wilayah Sumatera dan Jawa. Yunus 
menjelaskan bahwa diantara pertumbuhan madrasah di Indonesia 
ialah madrasah Adabiyah School 1909 M, dan Diniyah School Labai al-
Yunusiy (1915 M) di Sumatra Barat. Disusul kemudian dengan 
madrasah Nadhatul Ulama di Jawa Timur, madrasah Muhammadiyah di 
Yogyakarta, Madrasah Taswiq Thulab di Jawa Tengah, madrasah 
persatuan umat Islam di Jawa Barat, madrasah Jami’at al-Khair di 
Jakarta, madrasah Amiriyah Islamiyah di Sulawesi, dan madrasah 
Assulthaniyah di Kalimantan.21 

Adabiyah School berperan sebagai madrasah (sekolah agama) 
sampai pada tahun 1914. namun pada tahun 1914 Adabiyah School 
berubah menjadi H.I.S yang pertama di Minangkabau yang mema-
sukkan pelajaran agama dalam rencana pelajarannya. Sekarang H.I.S 
Adabiyah itu telah menjadi sekolah rakyat dan S.M.P.22 Usaha 
mengadakan perubahan itu diikuti oleh Syaikh H.M. Thaib Umar yang 
mendirikan sekolah agama di Batu Sangkar pada tahun 1909 M, syaikh 
M. Thaib Umar mendirikan sekolah agama di Sungayang (daerah Batu 
Sangkar) dengan nama Madrasah School (sekolah agama). 

Madrasah-madrasah tersebut dalam praktik pengajarannya mema-
kai kitab-kitab karangan para ulama Mesir, seperti kitab Durusun 
Nahwiyah, dan Qawa’id al-Lughah al-‘Arabiyah. Selaian itu, dimasukkan 

                                                                                                                                   
Muhammad Abd Rahim Ghanimah dalam karyanya al-Jami’ah al-Islamiyah al-Kubra, 
berpendapat bahwa madrasah yang pertama didirikan pada abad kelima Hijriah (11 
M) itu adalah madrasah Nidzammiyah di Baghdad yang didirikan pada tahun 457 H 
oleh Nizam al-Muluk. Akan tetapi, banyak pula bukti signifikan justru menunjukkan 
bahwa madrasah telah berdiri sejak abad ke-4 Hijriyah dan dihubungkan dengan 
penduduk Naishapur. San Abd al-‘Al, yang secara khusus melakukan kajian 
mengenai pendidikan Islam abad itu, memperkuat pendapatnya dengan mengajukan 
bukti-bukti berdasarkan karya penulis-penulis abad ke-4 sendiri. Beberapa  sumber 
yang ia kutip antara lain Ahsan al-Taqasim Fi Ma’rifat al-Aqalim karya al-Maqdisi (w. 
378 H), Tabaqat al-Syafi’iyah al-Kubra karya al-Subki (316-388 H), al-Rasail karya Badi 
al-Zaman al-Hamadani (w. 398 H). Adam Men, dengan mengutip al-Hakim al-
Naisaburi (w. 406 H/1015 M) pengarang Tarikh Naisabur, bahkan menyebutkan 
bahwa Abi Ishaq al-Isfirayani (w. 418 H/1027 M) adalah orang pertama yang 
mendirikan madrasah di Naisabur. lihat Athiyah Abrasyi (al), Dasar-Dasar Pokok 
Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993) 79; Richard W. Bulliet, The Patrician of 
Nisaphur: A Study In Medieval Islamic School History (USA: Harvard University Press, 
1972) 48; Syalabi, Tarikh Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. 116 
21 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Hidakarya Agung, 1979).60 
22 Ibid. 63 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 342 

pula beberapa mata pelajaran lain seperti sejarah Islam; akhlak; dam 
adab sopan santun. Dalam dinamika perkembangnnya, pola madrasah 
dibedakan atas tiga pola; 1) madrasah yang menyerupai Belanda; 2) 
madrasah yang menggabungkan secara lebih seimbang antara muatan-
muatan keagamaan dan non-keagamaan; dan 3) madrasah diniyah 
(keagamaan) yang lebih menekankan pada muatan-muatan keagamaan 
dan menambahkan muatan-muatan umum secara terbatas.23 Berbagai 
variasi dan format madrasah tersebut lahir sebagai respon pada tiga 
hal pula, yaitu: 1) menyaingi pendidikan modern yang dilakukan oleh 
pemerintah Belanda. Hal ini dilakukan sebagai reaksi terhadap 
pemerintahan Belanda yang diskriminatif, yakni tidak mau membe-
rikan pendidikan yang baik dan bermutu bagi rakyat Indonesia, 
khususnya bagi umat Islam. Untuk memenuhi kebutuhan tersebut, 
maka umat Islam mendirikan sekolah modern dan unggul dalam 
bentuk madrasah. 2) mengikuti arus pembaruan pemikiran Islam yang 
terjadi di berbagai negara di dunia Islam, khususnya Mesir dan Turki. 
Dengan melalui pendidikan yang diselenggarakan di madrasah, diha-
rapkan berbagai pemikiran modern tersebut dapat disampaikan 
kepada umat Islam yang selanjutnya dapat bangkit dan meninggalkan 
keterbelakangannya dalam berbagai bidang. 3) melestarikan ajaran 
Islam secara lebih sistematik dan terencana, sebagaimana yang terda-
pat dalam tradisi salaf. Melalui madrasah yang didirikan, yakni madr-
asah diniyah, ajaran Islam yang terdapat dalam berbagai kitab salafiyah 
dapat dipelihara dan disampaikan kepada generasi berikutnya.24 Den-
gan mencermati uraian di atas, terdapat beberapa catatan yang 
menarik untuk diperhatikan, diantaranya ialah: 

Pertama, bahwa madrasah adalah merupakan bentuk pelaksanaan 
pendidikan Islam secara lebih terlembagakan secara khusus, terencana 
dan sistematik, serta terdapat di seluruh negeri di dunia Islam. 
Madrasah merupakan salah satu lembaga pendidikan yang telah 
memainkan peranan yang sangat besar bagi kemajuan Islam khusus-
nya, dan bagi kemajuan Negara pada umumnya. Kedua, madrasah 
adalah lembaga pendidikan yang tergolong dinamis dan progresif. Hal 
ini dapat dilihat dari beragamnya motivasi dan tujuan berdirinya 
madrasah tersebut. Yakni di samping tujuan yang bersifat ideology-
politis, sebagaimana yang terdapat pada motivasi dan latar belakang 

berdirinya madrasah Niẓāmiyah, juga untuk tujuan pengembangan 

                                                           
23 Maksum, Madrasah (Jakarta: LOGOS, 1999). 111 
24 Abudinata, Manajemen Pendidikan.306 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 343 

ajaran agama, menyiapkan tenaga kerja, member-dayakan manusia, 
pengembangan ilmu pengetahuan, serta mendukung lahirnya kebang-
kitan dunia Islam, serta melepaskan dirinya dari penjajahan pihak 
asing. Motivasi dan tujuan pendirian madrasah yang demikian itu 
dapat dilihat pada berdirinya madrasah di Indonesia, Mesir dan India. 

Ketiga, maju mundurnya madrasah ternyata memiliki hubungan 
yang erat dengan situasi dan kondisi politik pemerintahan Islam yang 
mendukung madrasah tersebut. Ketika kekuasaan politik pemerintah 
tersebut kuat, maka madrasah pun ikut tumbuh dan berkembang 
secara kuat. Sebaliknya jika kekuatan politik tersebut hancur, maka 
madrasah pun ikut pula hancur. Keadaan madrasah yang demikian itu, 
dapat diihat dari pertumbuhan dan perkembangan di kerajaan Turki 
Utsmani, di kekhalifahan Islam di Spanyol, dan pada dinasti Mughal di 
India, dengan sedikit pengecualian. Yakni bahwa madrasah yang ada 
di Mughal India tidak seluruhnya punah, karena umat Islam di India, 
masih cukup besar jumlahnya. 

Keempat, berbeda dengan negara-negara di dunia Islam lainnya, 
madrasah yang tumbuh di Indonesia memiliki motivasi yang lebih 
bervariasi dibandingkan dengan motivasi tumbuhnya madrasah di 
negara-negara Islam tersebut. Di Indonesia, madrasah selain mencer-
minkan sebuah lembaga pendidikan Islam yang unggul, juga sebagai 
lembaga pendidikan yang modern yang mengintegrasikan ilmu agama 
dan umum, serta sebagai lembaga pendidikan Islam yang secara 
khusus untuk kepentingan pendalaman ajaran agama Islam (Tafaqquh 
fi al-dīn). Kelima, pertumbuhan dan perkembangan madrasah selain 
memperlihatkan dukungan yang kuat dari pemerintah, juga adanya 
pertisipasi yang kuat dari golongan masyarakat yang tergolong 
mampu. Hal ini dapat dilihat dari proses dan sumber dana yang 
dibutuhkan untuk pembangunan madrasah yang selain bersumber dari 
pemerintah juga dari masyarakat. Khusus dalam konteks pemba-
ngunan madrasah di Indonesia, peranan masyarakat melalui berbagai 
organisasi dan yayasan, jauh lebih besar dibandingkan dengan peran 
yang dilakukan oleh pemerintah. 

Keenam, kehadiran madrasah memperlihatkan besarnya peran dan 
tanggung jawab pemerintah dan umat Islam terhadap kemajuan dan 
kejayaan umat Islam. Peran dan tanggung jawab umat Islam ini antara 
lain sebagai respons terhadap sikap pemerintah colonial yang pada 
umumnya tidak suka tehadap kemajuan pendidikan Islam, khususnya 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 344 

pendidikan agama.25 Ketujuh, berdirinya madrasah merupakan usaha 
penyempurnaan terhadap sistem pendidikan yang lebih memu-
ngkinkan lulusannya memperoleh kesempatan yang sama dengan 
sekolah umum, misalnya masalah kesamaan kesempatan kerja dan 
perolehan ijazah.26 

Madrasah Sebagai Lembaga Pendidikan Islam 
Madrasah, tidak lain adalah sekolah. Secara nyata, lembaga pendi-

dikan ini mulai tumbuh di Indonesia pada awal abad ke dua puluh.27 
Madrasah lahir dari inisiatif pembaharuan pendidikan pesantren yang 
dikenal semata-mata karena pendidikan agamanya, di lain pihak sistem 
pendidikan umum justru ketika itu tidak menghiraukan agama.28 Maka 
jelaslah, kehadiran madrasah dilatar belakangi oleh keinginan untuk 
memberlakukan secara seimbang antara ilmu agama dan ilmu penge-
tahuan umum dalam kegiatan di kalangan umat Islam. 

Keinginan tersebut juga dilatarbelakangi oleh pengalaman historis 
yang lain, dimana selama ratusan tahun dijajah oleh Belanda, umat 
Islam selalu menjadi korban yang paling empuk, mengapa demikian?. 
Karena umat Islam dianggap sebagai umat yang terbelakang, tidak 
tahu-menahu prihal ekonomi khususnya pada aspek keduniaan. 
Sementara itu, dilain pihak orang-orang yang mengatasnamakan 
dirinya anti Islam memanfaatkan kondisi keterbelakangan tersebut. 
Mereka berfoya-foya, dengan semata-mata memandang hidup hanya 
untuk dunia ini. karenanya, dalam bidang pendidikan pun mereka 
tolak segala sesuatu yang berbau agama Islam. Bagi mereka, pendi-
dikan adalah untuk mencerdaskan otak dan melatih tangan supaya 
trampil bekerja, tidak perlu alternative tujuan yang lain. Bahkan 
lembaga pendidikan sekular yang mereka ciptakan itu, tujuan haki-
kinya, sekedar untuk memperoleh tenaga kerja di pabrik-pabrik atau 
birokrasi pemerintah rendahan.29 

Melihat keadaan tesebut, sekelompok pembaharu Islam di 
Indonesia, setelah mendapat inspirasi atau pengaruh dari gerakan 
pembaharu di Timur Tengah, akhirnya merumuskan khittah baru 

                                                           
25 Ibid. 
26 Enung K Rukiati, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Bandung: Pustaka Setia, 
2006). 115 
27 Anton Timur Djaelani, Peningkatan Mutu Pendidikan Dan Pembangunan Perguruan 
Agama, II (Jakarta: Penerbit Dermaga, 1982). 19 
28 Ibid. 18 
29 Karel Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah (Jakarta: LP3S, 1986). 7 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 345 

dalam dunia pendidikan, yaitu mewujudan impian demi kepentingan 
dunia dan akhirat sekaligus. Keseimbangan dua kehidupan ini menjadi 
urgen dan menjadi harpan bagi semua manusia, untuk itu munculah 
inisiatif dalam pembaharuan pendidikan, yakni mennyeimbangkan 
pendidikan pesantren dan sekolah umum, dan kemudian model 
madrasahlah yang menjadi pilar keseimbangan dua kehidupan yang 
dimaksudkan.30 

Perjuangan pendidikan dengan merumuskan pembaharuan 
pendidikan Islam dalam wujud madrasah tidaklah mulus seperti yang 
dicita-citakan semula. Nama madrasah yang dimaksudkan, semula 
merupakan suatu lembaga pendidikan dengan sistem klasikal saja, 
tanpa dibarengi dengan pemodifikasian kurikulum yang diajarkan, al 
hasil, madrasah menjadi stagnan dan menjadi lembaga pendidikan 
yang tidak jauh berbeda dengan lembaga pendidikan pesantren trade-
sional. 

Melihat kondisi madrasah yang demikian, maka pada tahun 70 an 
pihak pemerintah melalui Departemen Agama mengadakan upaya 
untuk memperbaiki mutu madrasah, salah satu aspeknya adalah dari 
segi kurikulum. Ditetapkan secara seragam, agar seluruh madrasah 
yang ada di Indonesia menerapkan satu macam kurikulum, dengan 
perimbangan: 70% bidang studi Ilmu Pengetahuan Umum, dan 30% 
bidang studi agama. Dasar pertimbangan utamanya ialah supaya 
lulusan madrasah mampu menyeimbangi lulusan dari pendidikan non-
agama. 

Namun, apakah madrasah dalam kedudukannya saat ini mutu dan 
kualitasnya dapat dihandalkan?. Untuk menjawab pertanyaan ini perlu 
survai khusus terkait dinamika perkembangan madrasah di Indoensia. 
Sejauh ini, lembaga pendidikan Islam (madrasah) telah mampu 
berkiprah dalam memajukan pendidikan di Indonesia, dengan menja-
dikan bidang studi umum dalam porsi 70% dari seluruh isi kurikulum, 
siswa madrasah dapat maju selangkah guna mengejar ketertinggalan 
mereka dari siswa sekolah umum yang sederajat. Juga secara yuridis, 
ijazah madrasah dipandang sama nilainya dengan ijazah sekolah 
umum yang lain, sehingga kebijakan tersebut sekaligus telah 
mengangkat prestige sosial madrasah. 

Akan tetapi di lain pihak, porsi bidang studi agama Islam yang 
tinggal 30%, ternyata juga mengundang masalah baru. Dengan alokasi 
waktu yang cukup singkat itu, siswa madrasah menjadi kurang 

                                                           
30 Imam Bawani, Segi-Segi Pendidikan Islam (Surabaya: Al-Ikhlas, 1986). 109 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 346 

menguasai keilmuan agama yang merea geluti, khususnya yang 
berkaitan dengan bahasa Arab. Akibatnya, diri mereka seperti terbelah 
dua, memiliki keilmuan yang belum sama-sama matang. Penguasaan 
ilmu umum belum mencapai standar yang diinginkan, sebaliknya 
dalam bidang ilmu keagamaan mutu mereka jelas berkurang. Walhasil, 
sebagai lembaga pendidikan Islam, keberadaan madrasah dewasa ini 
masih dapat dipersoalkan.31 

Melacak Akar Pertumbuhan dan Pembaruan Madrasah di 
Indonesia 

Berdasarkan fakta sejarah, sebagaimana dijelaskan di atas, 
kehadiran madrasah ditujukan agar menjadi lembaga pendidikan yang 
unggulan dan berkualitas tinggi. Hal ini terbukti pada lembaga 
pendidikan Adabiyah School yang didirikan oleh Abdullah Ahmad di 
Padang Panjang, selain terdapat mata pelajaran agama, di lembaga 
tersebut juga diajarkan mata pelajaran umum, seperti sejarah, ilmu 
bumi, fisika, dan matematika. Selain itu, di madrasah Adabiyah School 
ini juga diberikan muatan bilingual language yang meliputi Bahasa 
Inggris, Bahasa Belanda, dan Bahasa Arab. Dengan Bahasa Inggris 
para siswa diharapkan dapat mengakses ilmu pengetahun modern; 
dengan bahasa Belanda diharapkan para siswa dapat menguasai politik 
kolonial Belanda, dan dengan bahasa Arab, diharapkan para siswa 
dapat mengakses ilmu agama Islam dari sumber aslinya.  

Selain itu, para siswa yang belajar di madrasah Adabiyah School juga 
diasramakan, hal ini memicu agar terciptanya kondisi yang mendu-
kung untut menuntut ilmu, juga agar ketrampilan, akhlak, dan 
kepribadiannya dapat terbina dengan baik. Para pendidik yang meng-
ajar di Adabiyah School adalah pendidik professional, dan manajemen 
yang diterapkan juga manajemen yang modern. Dengan mutu 
demikian itu, lulusan madrasah Adabiyah School tidak kalah dari lulusan 
sekolah Belanda. Atas dasar ini, maka tidaklah mengherankan jika 
pemerintah Belanda tidak menaruh curiga terhadap madrasah 
Adabiyah School, bahkan ia memberikan bantuan dana dan tenaga guru.  

Namun dalam perkembangan saat ini, masih banyak ditemukan 
madarasah yang belum mencotoh dan sekaligus mengadospsi 
kurikulum yang dimiliki oleh madrasah adabiyah school, dan ironisnya 
banyak diantara masyarakat saat ini yang mendirikan madrasah hanya 
dengan asal-asalan, tanpa perencanaan, persiapan konsep, serta 

                                                           
31 Ibid. 110 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 347 

sumber daya manusia yang memadai. Dengan keadaan seperti ini, citra 
madrasah menjadi berkurang. Beberapa ahli pendidikan mencoba 
mencari akar penyebab degradasinya citra madrasah. Di antara sebab-
sebab tersebut adalah sebagai berikut. 

Pertama, pengelola madrasah banyak didominasi oleh kalangan 
umat Islam tradisional dan konservatif. Mereka cenderung memahami 
Islam sebagai agama semata-mata, dan karenanya menganggap ilmu 
pengetahuan dan teknologi sebagai yang bukan urusan Islam, dan 
karenanya tidak perlu diajarkan kepada masyarakat. Dengan sikap 
yang demikian, mereka cenderung jumud, statis, dan mencurigai hal-
hal yang bersifat modern. Selanjutnya mereka menganggap ilmu 
agama sebagai yang sudah final, dan mengajar dianggap sebagai proses 
mewariskan ilmu yang harus diterima apa adanya, berorientasi ke 
masa lalu, bekerja tanpa perencanaan, kurang mementingkan mutu, 
dan kurang menghargai waktu. 

Kedua, madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam belum 
sepenunya masuk ke dalam sistem pendidikan. Keadaan ini terasa 
amat memberatkan, terutama bagi madrasah yang belum memiliki 
kemampuan memenuhi kebutuhan financial secara mandiri. Akibat 
dan kekurangan financial ini mereka tidak mampu mengadakan 
berbagai sarana dan prasarana pendidikan yang diperlukan, tidak 
mampu membayar gaji guru secara layak, dan tidak mampu 
melakukan perencanaan pembelajaran, serta tidak dapat menerapkan 
metode dan strategi pembelajaran yang lebih variatif dan berbasis 
pada membelajarkan para siswa. Ketiga, perumusan visi, misi, serta 
tujuan pendidikan agama Islam (madrasah) belum sepenuhnya 
berjalan secara maksimal, selain itu banyaknya madrasah yang dikelola 
dengan manajemen keluarga, dan cenderung berdasarkan visi, misi, 
dan tujuan keluarga yang bersangkutan.32 

Beberapa penyebab di atas telah mulai terjawab, dimana pada 
tahun 1975, citra keterbelakangan madrasah sebagaimana disebutkan 
mulai berubah dan berkurang. Hal itu dibarengi dengan adanya surat 
keputusan bersama (SKB) 3 menteri (Menteri Agama, Menteri Pendi-
dikan dan Kebudayaan dan Menteri Dalam Negeri). Pada tahun 1975 
madrasah baru diakui sebagai lembaga pendidikan formal yang 
memuat mata pelajaran agama sebanyak 30% dan mata pelajaran 
umum 70%. Di dalam SKB 3 menteri tersebut madrasah Ibtidaiyah 
(MI) dianggap setingakat dengan sekolah dasar (SD), madrasah 

                                                           
32 Abudinata, Manajemen Pendidikan. 309 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 348 

tsanawiyah (MTs) dianggap setingkat dengan sekolah menengah 
pertama (SMP), dan madrasah aliyah dianggap setingkat dengan 
sekolah menengah atas (SMA). Selain itu, SKB 3 menteri juga 
menganggap ijazah madrasah dapat mempunyai nilai yang sama 
dengan ijazah sekolah umum yang setingkat. Lulusan madrasah dapat 
melanjutkan ke sekolah umum yang setingkat lebih atas, dan siswa 
madrasah dapat berpindah ke sekolah umum yang setingkat.33  

Senada dengn Maksum, Zuhairini mengatakan hal yang sama 
bahwa salah satu bentuk perhatian pemerintah terhadap madrasah 
adalah surat keputusan antara menteri Agama dan menteri P&K. No. 
0299/U/1984 (Dik. Bud); 045/1984 (Agama) tahun 1984; tentang 
pengaturan pembakuan kurikulum sekolah umum dan kurikulum 
madrasah yang isinya antara lain ialah mengizinkan kepada lulusan 
sekolah (madrasah) agama untuk melanjutkan ke sekolah-sekolah 
umum yang lebih tinggi. Hal ini berarti adanya pengakuan yang resmi 
dari pemerintah terhadap persamaan derajat dan kemampuan ilmiah 
antara madrasah agama Islam dan sekolah umum di Indonesia.34 

 Selanjutnya SKB 3 menteri juga menyatakan, bahwa pengelolaan 
madrasah dilakukan oleh menteri agama, pembinaan mata pelajaran 
agama pada madrasah dilakukan oleh menteri agama dan pembinaan 
pegawai dan pengawasan mutu mata peajaran umum pada madrasah 
dilakukan oleh menteri pendidikan dan kebudayaan, bersama-sama 
dengan menteri agama dan menteri dalam negeri. Sebagai pengaruh 
positif dari SKB 3 menteri ini, maka tamatan madrasah Aliyah dapat 
melanjutkan ke studi perguruan tinggi umum negeri. Pada tahun 1978 
misalnya, rektor institut Pertanian Bogor (IPB) Prof. Dr. Andi Hakim 
Nasution menerima lulusan terbaik Madrasah Aliyah sebagai 
mahasiswa IPB melalui jalur PMDK (Penelusuran Minat dan Kema-
mpuan).35 

Namun demikian, munculnya SKB 3 menteri tersebut 
menimbulkan problema bagi penyediaan mahasiswa perguruan tinggi 
keagamaan Islam. seperti UIN, IAIN, dan STAIN. Dengan berku-
rangnya mata pelajaran agama menjadi 30% sangat sulit diharapkan 
dapat dihasilkan lulusan madrasah Aliyah yang dapat menjadi calon 
mahasiswa perguruan tinggi Islam yang unggul. Lulusan Madrasah 

                                                           
33 Maksum, Madrasah. 
34 Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2013). 198 
35 Maksum, “Kebijakan Orde Baru Terhadap Madrasah,” Madrasah: Jurnal 
Komunikasi Dunia Perguruan 2, no. 3 (1998). 28 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 349 

Aliyah produk SKB 3 menteri tidak dapat menjadi bibit unggul 
Perguruan Tinggi Keagamaa Islam Negeri, untuk mengatasi masalah 
ini, maka pada zaman Munawir Sjadzili sebagai Menteri Agama, 
didirikanlah Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK), yang 
memuat mata pelajaran agama 70% dan mata pelajaran umum 30%. 
MAPK ini menurut Munawir Sjadzili dianggap sebagai sebuah eks-
perimen yang berhasil. Buktinya pada tahun 1992, Munawir Sjadzili 
menemukan 40 orang lulusan MANPK yang diterima di al-Azhar, 
tanpa testing.36  

Selanjutnya, pada era Tarmizi Taher sebagai Menteri Agama, 
MAPK diubah menjadi Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK). Dengan 
adanya perubahan ini, maka MAPK yang semula sebagai program 
yang bersifat eksperimen, berubah menjadi MAK yang bersifat 
permanen. Persyaratan MAPK yang semula ditetapkan dengan 
keputusan Menteri, menjadi persyaratan MAK yang cukup dengan SK 
kepala Kanwil agama setempat. Perubahan MAPK ke MAK juga 
disertai dengan perubahan jumlah pelajaran agama pada kedua 
madrasah tersebut. 

Pada tahun 1989, indikasi ketertinggalan madrasah karena belum 
masuk ke dalam sistem pendidikan nasional juga berubah. Dengan 
keluarnya undang-undang nomor 2 tahun 1989 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional, maka madrasah masuk sebagai bagian integral 
dalam Sistem Pendidikan Nasional. Dengan masuknya ke dalam 
bagian dan Sistem Pendidikan Nasional ini, maka eksistensi, fungsi 
dan peran madrasah secara nasional semakin diakui. Pengakuan 
terhadap madrasah sebagai bagian dan Sistem Pendidikan Nasional ini 
dengan sendiri memiliki dampak yang signifikan bagi peningkatan 
mutu pendidikan pada madrasah. Kurikulum madrasah, biaya, guru, 
sarana dan prasarana, serta manajemen yang dibutuhkan madrasah 
akan mendapatkan perhatian dari pemerintah. 

Seiring dengan masuknya madrasah ke dalam bagian dan Sistem 
Pendidikan Nasional ini, maka bantuan pinjaman dari Negara-negara 
donor, seperti dari Asian Development Bank (ADB), Islamic Development 
Bank (IDB), dan lainnya yang semula hanya untuk sekolah-sekolah 
yang berada di bawah Depaertemen Pendidikan dan Kebudayaan, kini 
juga diberikan kepada madrasah. Melalui dana bantuan tersebut, maka 
Departemen Agama mulai mengembangkan madrasah model, yaitu 
madrasah yang ditandai oleh dua ciri. Pertama, memiliki berbagai 

                                                           
36 Ibid. 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 350 

keunggulan yang tidak dijumpai pada madrasah pada umumnya. 
Kedua, memiliki kewajiban untuk membina dan meningkatkan 
madrasah lainnya.  

Sebagai madrasah yang unggul, madrasah model memiliki 
berbagai keistimewaan sebagai berikut. Pertama, memiliki fasilitas 
pembelajaran yang lengkap dan mewah; Kedua, kurikulum Plus, yaitu 
kurikulum yang diturunkan dari visi dan misi lembaga. Ketiga, memiliki 
laboratorium yang lengkap untuk mendukung pembelajaran bahasa 
asing dan pelajaran science. Keempat, memiliki perpustakaan dengan 
koleksi lengkap untuk mendukung pengembangan bahan pembe-
lajaran dan medorong anak dalam memahami konsep-konsep yang 
diajarkan untuk berbagai bidang studi. Kelima, memiliki guru yang 
diseleksi berdasarkan distintive competencies. Keenam, memiliki murid yang 
diterima merupakan anak-anak pilihan berdasarkan saringan prestasi 
akademik dan jenjang pendidikan sebelumnya. Ketujuh, memiliki waktu 
pembelajaran yang lebih panjang dibandingkan sekolah biasa, karena 
ada akurikulum misi. Kedelapan, menetapkan biaya sekolah cukup 
tinggi yang hanya dapat dijangkau oleh siswa dengan latar belakang 
ekonomi yang mampu. Kesembilan, memberikan tingkat kesejahteraan 
yang baik kepada guru dan staff yang memungkinkan guru betah 
mengajar di sekolah tersebut dan tidak pindah ke sekolah lainnya, dan 
Kesepuluh menggunakan model asrama, yang memungkinkan siswa 
memiliki waktu belajar yang cukup dan dapat dibina akhlak dan 
kepribadiannya secara maksimal.37 

Selain memiliki ciri-ciri tersebut di atas, madrasah model juga 
ditandai oleh adanya perubahan paradigma yang berbeda dengan 
paradigma sekolah biasa. Jika pada sekolah biasa menganggap sekolah 
sebagai Auditorium, maka pada madrasah model, sekolah dianggap 
sebagai Laboratorium. Dalam paradigma lama (Auditorium), peserta 
didik diibaratkan seperti pengunjung suatu pertunjukkan, menyak-
sikan langsung, mencatat, dan mendiskusikannya. Adapun paradigma 
baru (Laboratorium), peserta didik didorong aktif untuk mengem-
bangkan keingintahuannya, konsentrasi dan diskusi dengan guru serta 
narasumber lainnya tentang materi-materi yang belum dipahami. Pada 
paradigma baru ini, peserta didik membahas persoalan dan mencari 
jalan penyelesaiannya, sedangkan guru bertindak sebagai fasilitator, 

                                                           
37 Fuad Fachruddin, “Madrasah Model: Indicator Obyektif Dan Operasionalisasi,” 
Madrasah Jurnal Komunikasi Dunia Perguruan 2, no. 3 (1998). 16 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 351 

peserta didik menjadi subjek pembelajaran, dan guru berfungsi sebagai 
fasilitator dan pengkaji. 

Selain madrasah unggulan dan madrasah model tersebut 
bermunculan pula madrasah-madrasah unggulan yang diselenggarakan 
oleh masyarakat melalui berbagai yayasan yang dikelola dengan 
manajemen yang modern dan didukung oleh kalangan pengusaha 
yang memiliki komitmen, integritas, dan tanggung jawab untuk 
memajukan pendidikan Islam. Sekolah unggulan yang dikelola oleh 
masyarakat ini semakin hari semakin banyak jumlahnya. Sekolah-
sekolah Islam unggulan tersebut antara lain misalnya Insan Cendekia 
di Serpong, Tangerang, Banten, sekolah Islam Al-azhar, Kebayoran 
Baru, sekolah Islam Al-izhar, Pondok Labu, Sekolah Islam Dian 
Daktika, Perumahan Cinere, Gandul, Yayasan Amanatul Ummah 
Pacet Mojokerto Jawa Timur dan beberapa madrasah lain yang saat ini 
telah berkembang dan maju. Madrasah unggulan ini masih dapat 
ditambah jumlahnya dengan madrasah-madrasah yang ada di 
lingkungan pesantren yang menerapkan pendidikan model asrama 
dengan menggunakan bahasa pengantar Arab dan Inggris, kemam-
puan dalam bidang teknologi komunikasi, berbagai ketrampilan hidup 
dan lain sebagainya. Bukti keunggulan madrasah-madrasah ini antara 
lain ditandai oleh prestasi lulusannya dalam ujian nasional, banyak 
lulusannya yang diterima di perguruan tinggi papan atas di dalam dan 
di luar negeri, tampil sebagai juara berbagai perlombaan tingkat 
nasional maupun internasional, serta adanya berbagai keunggulan 
sebagaimana ciri-ciri sekolah unggulan sebagai-mana tersebut di atas.38 

Saat ini, bermunculan pula madrasah yang dikelola dengan 
manajemen corporate, yaitu pengelolaan yang ditujukan untuk mem-
berikan pelayanan yang baik dan memuaskan kepada seluruh 
pelanggannya. Untuk dapat memberikan pelayanan yang memuaskan 
ini, maka pada seluruh komponen pendidikannya dilakukan dengan 
standaraisasi tingkat nasional melalui Badan Akreditasi Sekolah dan 
Madrasah (BAN-SM), sampai dengan standarisasi tingkat interna-
sional melalui Internasional Standart Organization (ISO). Isi atau 
kurikulum pendidikan, proses, lulusan, sarana dan prasarana, pem-
biayaan, pendidik dan tenaga kependidikan, lingkungan dan evaluasi 
pendidikan standarisasi. Hasil akreditasi tersebut ada yang mencapai 
nilai memuaskan (A dan A+). Tidak hanya itu, madrasah juga telah 
menggunakan logika corporate sambil tetap memelihara misi Islamnya, 

                                                           
38 Abudinata, Manajemen Pendidikan. 314 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 352 

yakni membantu kaum yang kurang mampu. Dengan ciri corporate ini, 
Pesantren darun Najah misalnya: telah memberlakukan model pastfood 
dalam penerimaan siswanya, yakni ketika calon siswa datang langsung 
dites dan langsung pula ditentukan hasilnya.  

Selanjutnya terhadap para guru, pesantren Darun Najah 
memberlakukan pendekatan upah atau gaji yang berbasis pada prestasi 
dan kinerja yang dicapai guru tersebut. Selanjutnya pesantren Darun 
Najah juga melihat civitas akademika sebagai market yang memer-
lukan berbagai kebutuhan, dan untuk memenuhi kebutuhan ini, 
pesantren Darun Najah melakukan kerja sama yang saling mengun-
tungkan dengan berbagai perusahaan yang sudah memiliki benchmark.39 
Dan melalui undang-undang nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional saat ini, perkembangan dan kemajuan madrasah 
di masa era reformasi ini tampak lebih dinamis dan progresif, karena 
undang-undang tersebut telah mempertegas pengakuannya terhadap 
madrsah dan memberikan anggaran pendidikan dari APBN yang 
mengalami kenaikan yang amat signifikan. Melalui anggaran ini, 
pemerintah menerapkan pendidikan gratis bagi siswa yang kurang 
mampu, memberikan bantuan opera-sional sekolah (BOS), memberi-
kan bantuan beasiswa bagi anak berprestasi, meningkatkan pengha-
silan para guru dan dosen melalui program sertifikasi guru dan dosen, 
memberikan bantuan buku ajar, dan berbagai kemudahan lainnya. 

Kontribusi Madrasah dan Animo Masyaakat dalam Mem-
bangun Bangsa 

Dalam catatan ini, penulis akan utarakan beberapa bukti riil 
mengenai kontribusi madrasah dalam pembangunan bangsa dianta-
ranya ialah; Pertama, madrasah telah memiliki sumbangan yang besar 
dalam mendukung tercapainya tujuan pembangunan nasional dalam 
mencerdaskan kehidupan masyarakat. Dengan kedudukannya yang 
setara dengan sekolah umum, madrasah telah berperan dalam 
mendukung terlaksananya program wajib belajar Sembilan tahun. para 
siswa yang tamat madrasah Ibtidaiyah dan madrasah Tsanawiyah 
dianggap telah melaksanakan wajib belajar Sembilan tahun. 

Kedua, madrasah telah berjasa memberikan peluang yang lebih luas 
bagi masyarakat untuk melanjutkan ke jenjang pendidikan yang lebih 
tinggi. Melalui madrasah yang unggul, para lulusan madrasah dapat 

                                                           
39 Azhari, “Manajemen Pendidikan Pesantren Darun Najah” (UIN Syarif 
Hidayatullah, 2010). 



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 353 

masuk ke berbagai program studi atau jurusan umum, seperti 
ekonomi, teknik, kedokteran dan lainnya pada perguruan tinggi papan 
atas, baik di dalam maupun luar negeri. Ketiga, madrasah telah berjasa 
membantu masyarakat dari kalangan ekonomi kurang mampu untuk 
memperoleh pendidikan yang baik. Dengan manajemen yang berbasis 
masyarakat, serta dengan biaya pendidikan yang relative lebih terjang-
kau, madrasah telah memberikan bantuan yang luar biasa pada masya-
rakat yang kurang mampu. Bahkan ketika terjadi krisis ekonomi di 
tahun 1998, madrasah termasuk lembaga pendidikan yang relative 
bertahan dengan baik. 

Keempat, madrasah yang unggul telah memberikan andil bagi 
lahirnya kalangan elite muslim yang lebih mampu. Mereka ini pada 
gilirannya dapat memberikan bantuan bagi pengembangan madrasah 
di masa selanjutnya. Kelima, madrasah dengan ciri utamanya sekolah 
umum yang berciri khas keIslaman, telah memberi sumbangan bagi 
pembinaan akhlak dan moralitas masyarakat yang lebih baik 
dibandingkan dengan pembinaan akhlak dan moralitas lulusan sekolah 
umum. Keenam, madrasah telah berjasa dalam mengangkat citra umat 
Islam secara keseluruhan. dengan adanya madrasah yang unggul selain 
menunjukkan besarnya perhatian kalangan Islam terhadap pendidikan, 
juga telah menunjukkan bahwa umat Islam juga mampu mengadakan 
dan mengelola pendidikan yang unggul.40 

Beberapa konstribusi di atas, bukan semata-mata perwujudan yang 
final, melainkan sebuah capaian kecil dalam pembangunan bangsa ini, 
karena bangsa Indonesia yang memiliki wilayah luas belum terlalu 
cukup dapat dilihat dari capaian madrasah sebagaimana di uraiakan di 
atas, dan tentunya masih membutuhkan semanagat perjuangan para 
pengelola lembaga pendidikan madrasah) untuk selalu memilki 
sumbangsih yang besar terhadap pencapaian tujuan pendidikan 
nasional. Salah satu bentuk terwujudnya pembangunan bangsa ini 
dapat dilihat dari semangat dan munculnya kesadaran masyarakat 
untuk bersekolah, khsusunya di lembaga pendidikan Islam (Madr-
asah). 

Secara nasional belum ada hasil penelitian yang menginformasikan 
secara lengkap dan akurat tentang animo masyarakat pada madrasah. 
Namun berdasarkan hsil observasi terhadap beberapa madrasah yang 
unggul, dapat disimpulkan bahwa animo masyarakat untuk menye-
kolahkan anaknya ke madrasah semakin hari semakin meningkat. 

                                                           
40 Abudinata, Manajemen Pendidikan. 316 



 

 

Madrasah sebagai Pendidikan Islam Unggul 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 354 

Data observasi ini penulis himpun dari beberapa daerah di 
Kalimantan Timur dan Jawa, khususnya Jawa Timur. Dimana 
masyarakat muslim lebih banyak memilih masuk Madrasah dibanding 
dengan Sekolah Menengah Pertama (SMP) pada umumnya. Selain itu 
pemilihan madrasah juga dilatarbelakangi oleh keinginan orang tua 
untuk menaruh anaknya di lingkungan pesantren, karena banyak 
diantara madrasah yang berkembang dibawah pesantren yang maju. 

Catatan Akhir 
Kehadiran madrasah merupakan sebuah jawaban yang cukup 

memberikan solusi bagi perkembangan dunia modern saat ini, 
sehingga orang tua harus lebih bijak memilih lembaga pendidikan 
yang mampu memeberikan suguhan perubahan, baik dalam hal 
karakter, intelektual ataupun pada bidang keterampilan, karena saat ini 
telah banyak berkembang madrasah yang dimodifkasi kurikulumnya 
untuk menyeimbangi kebutuhan dunia modern. Selain itu layanan 
pendidikan yang diberikan mampu menanamkan ide-ide modernisasi, 
dan nilai-nilai ajaran agama ahl assunah wa al jama’ah. Dengan berbagai 
upaya ini, diharapkan akan muncul dan berkembangnya madrasah 
yang lebih unggul dan menjadi pusat pendidikan unggulan di Indo-
nesia. 

Daftar Rujukan 

Abrasyi (al), Athiyah. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta: 
Bulan Bintang, 1993. 

Abrasyi (al), Mohammad Athiyah. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. 
Jakarta: Bulan Bintang, 1993. 

Abudinata. Manajemen Pendidikan. Jakarta: Kencana Media Group, 
2012. 

———. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Media Group, 
2011. 

Azhari. “Manajemen Pendidikan Pesantren Darun Najah.” UIN Syarif 
Hidayatullah, 2010. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah Dan Kepulauan 
Nusantara Abad XVII Dan XVIII: Melacak Akar-Akar Pembaruan 
Pemikiran Islam Di Indonesia. Bandung: Mizan, 1994. 

Badawi, Abd al-Majid Abd al-Futuh. Al Tārīkh Al-Siyāsī Wa Al-Fikr. 
Al-manshur Mathabi al-Wafa, 1988.  



 

 

Mahfud Ifendi 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 355 

Bawani, Imam. Segi-Segi Pendidikan Islam. Surabaya: Al-Ikhlas, 1986. 

Bulliet, Richard W. The Patrician of Nisaphur: A Study In Medieval Islamic 
School History. USA: Harvard University Press, 1972. 

Daroini, Mustajib. “Madrasah Niẓāmiyah: Studi Geneologis Madrasah 
Pada Islam Klasik.” Jurnal Ilmiah Manahij 2, no. 1 (2010). 

Daulay, Haidar Putra. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan 
Islam Di Indonesia. Jakarta: Kencana Media Group, 2007. 

Djaelani, Anton Timur. Peningkatan Mutu Pendidikan Dan Pembangunan 
Perguruan Agama. II. Jakarta: Penerbit Dermaga, 1982. 

Fachruddin, Fuad. “Madrasah Model: Indicator Obyektif Dan 
Operasionalisasi.” Madrasah Jurnal Komunikasi Dunia Perguruan 2, 
no. 3 (1998). 

Kodir, Abdul. Sejarah Pendidikan Islam: Dari Masa Rasulullah Hingga 
Reformasi Di Indonesia. Bandung: Pustaka Setia, 2015. 

Maksum. “Kebijakan Orde Baru Terhadap Madrasah.” Madrasah: 
Jurnal Komunikasi Dunia Perguruan 2, no. 3 (1998). 

———. Madrasah. Jakarta: LOGOS, 1999. 

Nasional, Kementrian Pendidikan. Undang-Undang Sistem Pendidikan 
Nasional No 20 Tahun 2003. Bandung: Fokus Media, 2009. 

Ramayulis. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia, 2011. 

Rukiati, Enung K. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Bandung: 
Pustaka Setia, 2006. 

Stanton, Charles Michael. Higher Learning in Islam; The Classical Period, 
AD. 700-1300. Maryland: Rowman An Littlrfield, 1990. 

Steenbrink, Karel. Pesantren, Madrasah, Sekolah. Jakarta: LP3S, 1986. 

Syalabi, A. Tarikh Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Mesir: Ksysyaf un Nasyr 
Wa Al-Thiba’ah Wa Al-Tauzi’, 1954. 

Tritton, A. S. Materials On Muslim Education In the Middle Age. London: 
Lucaz, 1957. 

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Arabic. Beirut: Librarie Du Liban 
London, 1974. 

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidakarya Agung, 
1979. 

Zuhairini. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2013.  


