
 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 02, Nomor 01, Maret 2018; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 1-20 

Abstract: The paper is outlining the relationship and 
position of the madrasah in strengthening the education of 
characters, begins with a description of the school, and 
educational character, and concludes with an explanation of 
the madrasa and educational character. The conclusions of 
this paper are; First, the Madrasah as a sub- system National 
education is also involved in the strengthening of character 
education in Indonesia. So give the contribution potential in 
producing men who love to God and the universe and its 
contents, entirely responsible, disciplined and independent, 
honest, respectful and polite, love affection, care, and 
employment together, trust yourself, creative, work hard and 
abstinence surrender, justice and leadership, good and low 
heart, and tolerance, love peace and unity. Second, Madrasah 
had a concern that is highly and seriousness in doing 
strengthening educational character. Forming human 
beingswho can be trusted, have a sense of respect and atten-
tion, care, understand the spirit of citizenship, particularly a 
sincere, courageous, diligence and integrity. Third, character 
education in madrasas can be seen from various aspects 
including; aspects of the curriculum objectives and charac-
teristics madrasas, competency formulations, material 
characteristics and graduate competencies. 
Keyword: Madrasah, Character Education 

Pendahuluan 
Pembangunan di Indonesia tidak hanya berkenaan dengan 

pembangunan fisik, namun juga berhubungan dengan pembangunan 
jiwa. Pembangunan jiwa manusia Indonesia tidak hanya berhubungan 
dengan ilmu pengetahuan saja, tetapi juga berhubungan dengan 
mental spiritual yang harus dimiliki oleh insan Indonesia. 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 2 

Berbagai problematika di negeri ini mulai dari budaya korupsi 
yang dilakukan oleh sebagian pejabat negara dan daerah, rendahnya 
etos kerja sebagai anak bangsa, rasa tanggung jawab yang kurang, 
rendahnya disiplin yang dimiliki oleh sebagian masyarakat, rendahnya 
kemandirian, intoleransi dan radikalisme yang masih ada dan lain 
sebagainya, merupakan buah dari rendahnya kualitas pendidikan 
karakter yang ada di negeri ini, dan oleh sebagian orang sudah 
dianggap sangat mengkhawatirkan. 

Pendidikan merupakan suatu komponen urgen dalam 
membangun budaya kehidupan manusia dan perdabannya. Melalui 
pendidikan manusia belajar berfikir tentang siapa dirinya dan apa 
tujuan hidupnya, bagaimana mengembangkan potensi diri, meman-
faatkan sumber daya hingga menyeimbangkan hubungan manusia 
dengan alam dan lingkungan sekitar dan mengatur hubungan dengan 
Penciptanya.  

Penekanan akan adanya penguatan karakter dalam dunia 
pendidikan seyogyanya telah ditetapkan dalam berbagai regulasi yang 
ada, misalnya, Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional menyebutkan bahwa “Pendidikan Nasional 
berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta 
peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 
kehidupan bangsa,bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta 
didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan 
Yang Maha Esa, berahlak mulia,sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, 
dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggungjawab.1 

Dunia pendidikan yang semestinya menjadi panutan oleh 
banyak orang, selalu memperhatikan akhlaq dan moral, ternyata 
mendapati komentar negatif karena ditemukan beberapa tindakan 
yang kurang berkenan. Apalagi persoalan berkaitan dengan kenakalan 
remaja dan peserta didik yang sesekali menjadi tranding topic dalam 
dunia pendidikan di saat ada persoalan besar menimpa, hampir setiap 
hari kita mendapati berbagai berita persoalan berkenaan dengan 
kenakalan remaja, tawuran di sekolah, perkelaihan antar siswa, video 
porno, perzinahan dan kriminalitas lain yang dilakukan oleh seorang 
siswa dan lain sebagainya. 

Lebih terasa mengkhawatirkan lagi, akhir-akhir ini, di tahun 
politik negeri kita, setiap hari didapati tebaran berbagai fitnah yang 

                                                           
1 Kementrian Pendidikan Nasional, Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20 
Tahun 2003 (Bandung: Fokus Media, 2009). Hal 2 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 3 

memojokkan dan menjelekkan orang lain, suguhan konflik antar elit 
bangsa, saling tuduh satu dengan yang lainnya, maraknya berita dan 
pengakuan bohong. Hal itu mendorong banyak orang untuk berfikir 
ulang sejauh mana mutu dan kualitas pendidikan yang ada dan sejauh 
mana karakter yang dibangun. 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan tertua setelah masjid dan 
sebagai salah satu lembaga pendidikan yang ada di indonesia memiliki 
andil besar dalam turut serta membangun dan menguatkan karakter 
anak bangsa. Madrasah yang memiliki konotasi makna sekolah 
sekolah agama Islam harus memiliki nilai lebih dalam membina dan 
membimbing dalam pembiasaan nilai-nilai karakter. 

Pengertian dan Sejarah Perkembangan Madrasah di Indonesia 
Madrasah dalam bahasa Indonesia adalah “sekolah”, dengan 

konotasi khusus yaitu sekolah-sekolah agama Islam, sebagai tempat 
mengajarkan dan mempelajari ajaran-ajaran agama Islam, ilmu 
pengetahuan dan keahlian lainya yang berkembang pada zamanya.2 

Secara harfiyah madrasah bisa diartikan dengan sekolah, karena 
secara teknis keduanya memiliki kesamaan, yaitu sebagai tempat 
berlangsungnya proses belajar- mengajar secara formal. Namun 
demikian Karel Steenbrink membedakan madrasah dan sekolah 
karena keduanya mempunyai ciri khas yang berbeda. Madrasah 
memilki kurikulum, metode dan cara mengajar sendiri yang berbeda 
dengan sekolah. Madrasah sangat menonjol nilai religiulitas masya-
rakatnya. Sementara sekolah merupakan lembaga pendidikan umum 
dengan pelajaran universal dan terpengaruh iklim pencerahan Barat.3 

Madrasah dalam bentuk yang kita kenal saat ini memiliki 
konotasi spesifik, di mana anak memperoleh pembelajaran agama. 
Madrasah inilah yang tadinya disebut pendidikan keagamaan dalam 
bentuk belajar mengaji Al- Qur'an, kemudian ditambah dengan 
pelajaran ibadah praktis, terus ke pengajaran tauhid, hadis, tafsir, tarik 
Islam dan Bahasa Arab. Kemudian masuk pula pelajaran umum dan 
keterampilan.4 

                                                           
2 Zuhairini Dkk, Sejarah Pendidikan Islam Indonesia (Jakarta: Departemen Agama RI, 
1988). 67 
3 Departemen Agama, Pendidikan Islam Dan Pendidikan Nasional, Paradigma Baru 
(Jakarta: Departemen Agama RI, 2005). 62 
4 Maksum Mukhtar, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001).66 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 4 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan dalam bentuk pendidikan 
formal sudah dikenal sejak awal abad ke-11 atau 12 M, atau abad 5-6 
H, yaitu sejak dikenal adanya Madrasah Nidzhamiyah yang didirikan 
di Baghdad oleh Nizam Al-Mulk, seorang Wazir dari Dinasti Saljuk. 
Pendirian Madrasah ini telah memperkaya khazanah lembaga 
pendidikan di lingkungan masyarakat Islam. Karena pada masa 
sebelumnya masyarakat Islam hanya mengenal pendidikan tradisional 
yang diselenggarakan di masjid-masjid dan dar al- Kuttab. Di Timur 
Tengah institusi madrasah berkembang untuk menyelenggarakan 
pendidikan tingkat lanjut (advance/tinggi), dengan demikian 
pertumbuhan madrasah sepenuhnya merupakan perkembangan lanjut 
dan alamiah dari dinamika internal yang tumbuh dari masyarakat 
Islam sendiri.5 

Membicarakan madrasah di Indonesia dengan sejarah 
munculnya lembaga-lembaga pendidikan tradisional Islam seringkali 
tidak bisa dipisahkan dari pembicaraan mengenai pesantren cikal-
bakalnya. Dengan kata lain, madrasah merupakan perkembangan lebih 
lanjut dari pesantren. Karena itu menjadi penting untuk mengamati 
proses historis sebagai mata rantai yang menghubungkan 
perkembangan pesantren di masa lalu dengan munculnya madrasah di 
kemudian hari.6 

Institusi pendidikan ini lahir pada permulaan abad 20 yang 
dianggap sebagai awal periode pertumbuhan madrasah dalam sejarah 
pendidikan Islam di Indonesia. Memasuki abad ke-20 M, banyak dari 
dari kalangan Islam Indonesia yang menyadari bahwa mereka tidak 
akan mungkin berkompetensi dengan kekuatan-kekuatan yang 
menantang dari pihak kolonilisme Belanda, penetrasi Kristen, dan 
perjuangan untuk maju di bagian-bagian lain di Asia apabila mereka 
terus melanjutkan kegiatan dengan cara-cara tradisional dalam 
menegakkan Islam.7 

Menjelang akhir abad ke-19, para anggota dari generasi baru 
ulama Hindia mulai menyadari bahwa metode dan tatanan berfikir 
(mindset) tradisional dalam Islam tidak akan sanggup menghadapi 
tantangan kolonialisme dan peradaban modern. Terilhami oleh 

                                                           
5 Abdul Rahman Shaleh, Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa Visi, Misi Dan Aksi 
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008). 11 
6 Mahmud Arif, Pendidikan Islam Tranfirmatif (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2008). 
202 
7 Ibid. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 5 

bangkitnya reformisme-modernisme Islam di Timur Tenggah serta 
introduksi pendidikan dan asosiasi bergaya Barat di Tanah Air, 
mereka mulai mempromosikan modernism atas sekolah-sekolah 
Islam. Dengan mengkombinasikan antara pelajaran-pelajaran agama 
dan pelajaran umum, dan mengadopsi metode dan teknologi 
pendidikan dari sekolah-sekolah Barat, sekolah Islam ini 
mempresentasikan suatu bentuk baru sistem pendidikan Islam yang 
dinamakan dengan madrasah.8 Di permulaan abad ke-20 banyak 
pelajar Indonesia yang belajar di Timur Tengah, sekembalinya mereka 
ke Indonesia mereka kembangkan ide-ide baru dalam bidang 
pendidikan dan salah satunya melahirkan madrasah.9 

Dalam menyebarkan misi-misinya itu, Belanda (VOC) 
mendirikan sekolah-sekolah Kristen, pada tahun 1607 di didirikan 
sekolah di Ambon, kemudian pada tahun 1927 jumlah berkem-
bangnya menjadi 16 sekolah di Ambon dan 18 sekolahan di pulau-
pulau sekitar Ambon. Di Timor didirikan sekolah pada tahun 1701. 
Di pulau Jawa , yaitu di Batavia didirikan pada tahun 1617, bahkan 
pada tahun 1849-1852 didirikan 20 sekolah yang berlokasi pada setiap 
karesidenan oleh pemerintah Hindia Belanda, pada hal sebelumnya 
sudah ada 30 sekolahan, sekolahan-sekolahan tersebut diperuntukkan 
bagi anak-anak Belanda dan anak-anak pribumi yang beragama 
Nasrani.10 

Madrasah yang didirikan di Indonesia tidak hanya untuk 
mengajarkan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai Islam, tetapi juga 
memasukkan pelajaran yang diajarkan di sekolah-sekolah yang 
diselenggarakan pemerintah Hindia Belanda, seperti madrasah 
Adabiyah di Sumatera Barat, dan madrasah yang diselenggarakan oleh 
Muhammadiyah, Persatuan Islam, dan PUI di Majalengka.11 

Di samping itu kemudian lahir berbagai madrasah di berbagai 
daerah di Indonesia Misalnya di Minangkabau Madrasah Adabiyah 

                                                           
8 Yudi Latif, Intelegensia Muslim Dan Kuasa Genealogi Intelegensia Muslim Abad Ke-20 
(Bandung: Mitra Wacana Media, 2005). 108 
9 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di 
Indonesia (Jakarta: Kencana Media Group, 2007). 98 
10 Samsul Nizar, Sejarah Sosial Dan Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara 
(Jakarta: Kencana, 2013). 163 
11 Samsul Nizar, ed., Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 
Rasulullah Sampai Indonesia (Jakarta: Kencana, 2008). 201 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 6 

(Adabiyah School),12 Sekolah Agama (Madras School) dan lain sebagainya. 
Di Jawa misalnya lahir Madrasah Mualllimin Muhammadiyah, 
Madrasah Salafiyah, madrasah ini didirikan oleh K.H. Hasyim Asy’ari 
dan lain sebagainya. 

Sementara itu pada dewasa ini kehadiran madrasah sebagai 
lembaga pendidikan Islam setidak-tidaknya dilatarbelakangi oleh 
empat faktor sebagai berikut: pertama, sebagai manifestasi dan 
realisasi pembaruan sistem pendidikan Islam. kedua, usaha 
menyempurnaan terhadap sistem pesantren kearah suatu sistem 
pendidikan yang lebih memungkinkan lulusanya memperoleh kesem-
patan yang sama dengan sekolah umum, misalnya masalah kesamaan 
kesempatan kerja dan perolehan ijazah. Ketiga, adanya sikap mental 
pada sementara golongan umat Islam, khususnya santri yang terpukau 
pada Barat sebagai sistem pendidikan mereka, dan keempat, sebagai 
upaya menjembatani antara sistem pendidikan tradisional yang 
dilakukan oleh pesantren dan sistem pendidikan modern hasil 
akulturasi.13 

Setelah Indonesia merdeka, panitia untuk merumuskan 
kebijakan pendidikan yang dibentuk pada akhir tahun 1945 dalam 
laporanya mengenai bentuk pendidikan Islam yang lama dan yang 
baru menyatakan : “ Madrasah dan pesantren-pesantren yang pada 
hakikatnya adalah suatu alat dan sumber pendidikan dan 
mencerdaskan rakyat jelata, yang sudah menggakar pada rakyat 
Indonesia, hendaknya pula mendapatkan perhatian dan bantuan yang 
nyata dengan berupa tuntunan dan bantuan materiil dari pemerintah, 
karena lembaga ini memberikan pendidikan agama, maka ia 
dimasukkan dalam Departemen Agama.14 

Perkembangan madrasah pada masa Orde Lama sangat terkait 
dengan peran Departement Agama, lembaga inilah yang yang secara 
intensif memperjuangkan politik pendidikan Islam di Indonesia. 
Orientasi Departement Agama dalam bidang pendidikan agama 
diajarkan di sekolahan -sekolahan. Di samping pada pada pengem-

                                                           
12 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah 
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and 
Islamic Education 01, no. 01 (2017): 146–47. 
13 Nizar, Sejarah Sosial Dan Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di Nusantara. 262 
14 Abudin Nata, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2003). 33 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 7 

bangan madrasah itu sendiri. Secara sepesifik usaha ini ditangani oleh 
satuan khusus yang mengurusi pendidikan agama.15 

Selanjutnya ketika orde lama, Konvergensi Departemen Agama 
menganjurkan supaya pesantren yang tradisional dikembangkan 
menjadi sebuah madrasah, disusun secara klasikal, dengan memakai 
kurikulum yang tetap dan memasukkan mata pelajaran umum 
disamping pelajaran agama. Disamping Sekolah Dasar di bawah 
Departemen pendidikan dan Kebudayaan, pada 1 September 1956 
dibawah naungan Departemen Agama, dalam nota Islamic Education 
in Indonesia yang disusun oleh bagian pendidikan Departemen 
Agama mengambarkan sebagai berikut: 1). Memberi pengajaran 
agama di sekolah negeri dan partikulir. 2). Memberi pengetahuan 
umum di Madrasah. 3). Mengadakan pendidikan Guru Agama (PGA) 
dan pendidikan Hakim Islam Negeri (PHIN).16 

Saat orde baru berkuasa, Madrasah berkembang dengan 
berbagai bentuknya dengan kurikulum yang sebanding dengan 
sekolah. Dalam UU Sisdiknas no. 2 Tahun 1989, yang diatur oleh PP 
no 28 dan 29 dan diikuti oleh SK Menteri Pendidikan dan Menteri 
Agama, menyebutkan bahwa madrasah adalah sekolah yang berciri 
khas agama Islam. Berkenaan dengan ini maka MI, MTs dan MA 
memiliki kurikulum yang sama dengan sekolah pada tingkat 
pendidikan dasar dan pendidikan menengah, ditambah dengan ciri ke-
Islamannya yang ada dalam kurikulum madrasah, yaitu memiliki 
pelajaran agama yang lebih dari sekolah.17 Posisi Madrasah semakin 
kuat pasca reformasi terjadi di Indonesia. Kehadiran  UU  Sisdiknas  
Nomor  20/2003  semakin  memperkuat  posisi madrasah sebagai-
mana telah dirintas dalam UU Sisdiknas Nomor 2/1989. Di antara 
indikatornya adalah penyebutan secara eksplisit madrasah yang selalu 
bersanding dengan penyebutan sekolah, yang hal ini tak ditemukan 
dalam undang-undang sebelumnya. 

Kedudukan madrasah semakin kokoh, merupakan bagian dari 
sistem pendidikan nasional dengan keluarnya Undang-Undang No. 20 
Tahun 2003. Dalam pasal 18 disebutkan bahwa pendidikan menengah 
berbentuk Sekolah Menengah Atas (SMA), Madrasah Aliyah (MA), 
Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) dan Madrasah Aliyah Kejuruan 
(MAK) atau berbentuk lain yang sederajat. Pada kurikulum 

                                                           
15 Ibid. 97 
16 Karel A. Steenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah (Jakarta: LP3S, 1994). 96-97 
17 Daulay, Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia. 101 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 8 

sebelumnya sebutan nama SMA adalah SMU, untuk SMK masih 
STM, SMEA dan lain-lain, namun sebutan MA masih tetap. 

Pengertian Pendidikan Karakter 
Berbagai ahli mengungkapkan definisi karakter, Karakter adalah 

sifat-sifat kejiwaan, akhlak, atau budi pekerti yang membedakan 
seseorang dari yang lain.18 atau nilai-nilai yang unik baik yang terpateri 
dalam diri dan terejawantahkan dalam perilaku. Karakter secara 
koheren memancar dari hasil pola pikir, olah hati, olah rasa, dan olah 
karsa, serta olah raga seseorang atau sekelompok orang.19 

Kata karakter berasal dari bahasa Yunani Karakter berasal dari 
bahasa Yunani, yaitu “charassein” yang berarti “to engrave”. Pemben-
tukan karakter diibaratkan seperti mengukir di atas batu permata atau 
di atas permukaan besi yang keras. Hal ini dapat diartikan sebagai 
“tanda khusus atau pola prilaku” (an individual’s pattern of behavior)”20 
atau juga dapat berarti “to mark” (menandai) dan memfokuskan pada 
bagaimana mengaplikasikan nilai kebaikan dalam bentuk tindakan 
tingkah laku. Oleh sebab itu seseorang yang berperilaku tidak jujur, 
kejam atau rakus dikatakan sebagai orang yang berkarakter jelek, 
sementara orang yang berperilaku jujur, suka menolong dikatakan 
sebagai orang yang berkarakter mulia. Jadi istilah karakter erat kaitan-
nya dengan personality (kepribadian) sesorang, dimana seseorang bisa 
disebut orang yang berkarakter (a person of character) jika tingkah 
lakunya sesuai dengan kaidah moral.21 

Karakter berasal dari nilai tentang sesuatu. Suatu nilai yang 
diwujudkan dalam bentuk perilaku anak itulah yang disebut karakter. 
Jadi suatu karakter melekat dengan nilai dari perilaku tersebut. Hanya 
barangkali sejauhmana kita memahami nilai-nilai yang terkandung di 
dalam perilaku seorang anak atau sekelompok anak memungkinkan 
berada dalam kondisi tidak jelas. Dalam arti bahwa apa nilai dari suatu 

                                                           
18 Kemendikbud, “Kamus Besar Bahasa Indonesia” (Balai Pustaka, 2012). 623 
19 Syamsul Kurniawan, Pendidikan Karakter Konsepsi & Implementasinya Secara Terpadu 
Di Lingkungan Keluarga, Sekolah, Perguruan Tinggi & Masyarakat (Jakarta: Ar-Ruzz 
Media, 2013). 29 
20 Abdul Majid and Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: 
Remaja Rosdakarya, 2011). 21 
21 Suyanto, Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi (Jakarta: Rineka Cipta, 2010). 38 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 9 

perilaku amat sulit dipahami oleh orang lain dari pada oleh dirinya 
sendiri.22 

Indonesia heritage foundation merumuskan beberapa bentuk 
karakter yang harus ada dalam setiap individu bangsa indonesia 
diantaranya: cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya, tanggung 
jawab, disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih sayang, 
peduli, dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan pantang 
menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, dan 
toleransi, cinta damai dan persatuan.23  

Sementara itu, character counts di Amerika mengidentifikasikan 
bahwa karakter-karakter yang menjadi pilar adalah: dapat dipercaya 
(trustwortines), rasa hormat dan perhatian (respect), peduli (caring), 
kewarganegaraan (citizenship), ketulusan (honesty), berani (courage), tekun 
(diligence) dan integritas.24  

Pada intinya bentuk karakter apapun yang dirumuskan tetap 
harus berlandaskan pada-pada nilai-nilai universal. Oleh karena itu, 
pendidikan yang mengembangkan karakter adalah bentuk pendidikan 
yang bisa membantu mengembangkan sikap etika, moral dan 
tanggung jawab, memberikan kasih sayang terhadap anak didik 
dengan menunjukkan dan mengajarkan karakter yang bagus. Hal itu 
merupakan usaha intensional dan proaktif dari sekolah, masyarakat 
dan negara untuk mengisi pola pikir dasar anak didik, yaitu nilai-nilai 
etika seperti menghargai diri sendiri dan orang lain, sikap bertanggung 
jawab, integritas dan disiplin diri. Hal itu memberikan solusi jangka 
panjang yang mengarah pada isu-isu moral, etika dan akademis, yang 
merupakan keprihatinan dan sekaligus kekhawatiran yang terus 
meningkat didalam masyarakat.25 

Pemahaman tentang pendidikan karakter tetap menjadi 
fenomena yang sulit untuk didefinisikan, karena mencakup 
pendekatan yang sangat luas dengan target tujuan, strategis pedagogis, 
dan orientasi filosofis.26 Pendidikan karakter adalah suatu sistem 
penanaman nilai-nilai karakter kepada warga sekolah yang meliputi 

                                                           
22 Dharma Kesuma Dkk, Pendidikan Karakter Kajian Teori Dan Praktik Sekolah 
(Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012).11 
23 Suyanto, Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi. 54 
24 Ibid.  
25 Ibid.  
26 Wolfgang Althof and Marvin W Berkowitz, “Moral Education and Character 

Education : Their Relationship and Roles in Citizenship Education,” Journal of Moral 
Education 35, no. 4 (2006): 495–518, doi:10.1080/03057240601012204. 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 10 

komponen pengetahuan, kesadaran atau kemauan, dan tindakan 
untuk melaksanakan nilai-nilai tersebut, baik terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa, diri sendiri, sesama, lingkungan, maupun kebangsaan 
sehingga menjadi manusia insan kamil.27 Disebutkan pula bahwa 
pendidikan karakter merupakan proses untuk mengembangkan pada 
diri setiap peserta didik kesadaran sebagai warga bangsa yang 
bermartabat, merdeka, dan berdaulat serta berkemauan untuk 
menjagam dan mempertahankan kemerdekaan dan kedaulatan 
tersebut.28 

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, pendidikan karakter 
merupakan upaya-upaya yang dirancang dan dilaksanakan secara 
sistematis untuk membantu peserta didik memahami nilai-nilai 
perilaku manusia yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, 
perkataan, dan perbuatan berdasarkan norma-norma dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Tujuan Pendidikan Karakter 
Bahwa tujuan pendidikan karakter adalah pendidikan karakter 

semestinya diletakkandalam kerangka dinamis dialektis, berupa 
tanggapan individu terhadap sosial dan kultural yang melingkupinya, 
untuk dapat menempatkan dirinya menjadi sempurna sehingga 
potensi-potensi yang ada di dalam dirinya berkembang secara penuh 
yang membuatnya semakin menjadi manusiawi. Semakin menjadi 
manusiawi berarti juga semakin menjadi makhluk yang mampu 
berelasi secara sehat dengan lingkungan di luar dirinya tanpa 
kehilangan otonomi dan kebebasannya sehingga dapat bertanggung 
jawab.29 

Tujuan pendidikan karakter adalah untuk meningkatkan mutu 
penyelenggaraan dan hasil pendidikan yang mengarah pada 
pencapaian pembentukan karakter dan akhlak mulia peserta didik 
secara utuh, terpadu, dan seimbang.30 

Lebih rinci ada beberapa tujuan pendidikan karakter 
sebagaimana berikut: 

                                                           
27 Sardiman, Interaksi Dan Motivasi Belajar Mengajar (Jakarta: Rajawali Press, 2010). 2 
28 Darmiyati Zuchdi, Pemahaman Siswa Tentang Karakter Bangsa Membangun Bangsa 
(Jakarta: PT Remaja Rosdakarya, 2011). 159 
29 Doni Koesoema, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global 
(Jakarta: Grasindo, 2007). 134 
30 Masnur Muslich, Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional 
(Jakarta: Bumi Aksara, 2011). 7 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 11 

1. Mengembangkan potensi kalbu/nurani/afektif peserta didik 
sebagai manusia dan warga negara yang memiliki nilai-nilai 
budaya dan karakter bangsa; 

2. Mengembangkan kebiasaan dan perilaku peserta didik yang 
terpuji dan sejalan dengan nilai-nilai universal dan tradisi budaya 
bangsa yang religius; 

3. Menanamkan jiwa kepemimpinan dan tanggung jawab peserta 
didik sebagai generasi penerus bangsa; 

4. Mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia 
yang mandiri, kreatif, berwawasan kebangsaan; dan 

5. Mengembangkan lingkungan kehidupan sekolah sebagai 
lingkungan belajar yang aman, jujur, penuh kreativitas dan 
persahabatan, serta dengan rasa kebangsaan yang tinggi dan 
penuh kekuatan (dignity).31 
Dari berbagai tujuan tersebut, pendidikan karakter bertujuan 

menanamkan nilai-nilai dan pembaharuan tata kehidupan sehingga 
dapat membentuk karakter dan akhlak mulia peserta didik secara 
utuh, terpadu, dan seimbang, serta dapat diimplementasikan dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Nilai-Nilai dalam Pendidikan Karakter 
Untuk mengidentifikasi adanya pendidikan karakter, maka 

terdapat nilai-nilai materi pendidikan karakter mencakup aspek-aspek 
berikut: 

1. Religius: Sikap dan perilaku yang patuh dalam melaksanakan 
ajaran agama yang dianutnya, toleran terhadap pelaksanaan 
ibadah agama lain, dan hidup rukun dengan pemeluk agama 
lain. 

2. Jujur: Perilaku yang didasarkan pada upaya menjadikan 
dirinyasebagai orang yang selalu dapat dipercaya dalam 
perkataan,tindakan, dan pekerjaan. 

3. Toleransi: Sikap dan tindakan yang menghargai perbedaan 
agama, suku, etnis, pendapat, sikap, dan tindakan orang lain 
yang berbeda dari dirinya. 

4. Disiplin: Tindakan yang menunjukkan perilaku tertib dan patuh 
pada berbagai ketentuan dan peraturan. 

                                                           
31 Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa (Jakarta: Badan 
Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum, 2010). 7 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 12 

5. Kerja Keras: Perilaku yang menunjukkan upaya sungguh-
sungguh dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas, 
serta menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya. 

6. Kreatif: Berpikir dan melakukan sesuatu untuk menghasilkan 
caraatau hasil baru dari sesuatu yang telah dimiliki. 

7. Mandiri: Sikap dan perilaku yang tidak mudah tergantung 
padaorang lain dalam menyelesaikan tugas-tugas. 

8. Demokratis: Cara berfikir, bersikap, dan bertindak yang 
menilaisama hak dan kewajiban dirinya dan orang lain. 

9. Rasa Ingin Tahu: Sikap dan tindakan yang selalu berupaya 
untuk mengetahui lebih mendalam dan meluas dari sesuatu 
yang dipelajarinya, dilihat, dan didengar. 

10. Semangat Kebangsaan: Cara berpikir, bertindak, dan 
berwawasan yang menempatkan kepentingan bangsa dan negara 
di atas kepentingan diri dan kelompoknya. 

11. Cinta Tanah Air: Cara berfikir, bersikap, dan berbuat yang 
menunjukkan kesetiaan, kepedulian, dan penghargaan yang 
tinggi terhadap bahasa, lingkungan fisik, sosial, budaya, 
ekonomi, dan politik bangsa. 

12. Menghargai Prestasi: Sikap dan tindakan yang mendorong 
dirinya untuk menghasilkan sesuatu yang berguna bagi 
masyarakat, dan mengakui, serta menghormati keberhasilan 
orang lain. 

13. Bersahabat/Komuniktif: Tindakan yang memperlihatkan rasa 
senang berbicara, bergaul, dan bekerja sama dengan orang lain. 

14. Cinta Damai: Sikap, perkataan, dan tindakan yang menyebabkan 
orang lain merasa senang dan aman atas kehadiran dirinya. 

15. Gemar Membaca: Kebiasaan menyediakan waktu untuk 
membaca berbagai bacaan yang memberikan kebajikan bagi 
dirinya. 

16. Peduli Lingkungan: Sikap dan tindakan yang selalu berupaya 
mencegah kerusakan pada lingkungan alam di sekitarnya, dan 
mengembangkan upaya-upaya untuk memperbaiki kerusakan 
alam yang sudah terjadi. 

17. Peduli Sosial: Sikap dan tindakan yang selalu ingin memberi 
bantuan pada orang lain dan masyarakat yang membutuhkan. 

18. Tanggung-jawab: Sikap dan perilaku seseorang untuk 
melaksanakan tugas dan kewajibannya, yang seharusnya 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 13 

dialakukan, terhadap diri sendiri, masyarakat, lingkungan (alam, 
sosial dan budaya), negara dan Tuhan Yang Maha Esa.32 

Jenis-Jenis Pendidikan Karakter 
Dalam rangka mengklasifikasi pendidikan karakter, perlu 

kiranya pembagian jenis pendidikan karakter yang selama ini dikenal 
dan dilaksanakan dalam proses pendidikan yaitu: 

1. Pendidikan karakter berbasis nilai dan religius, contoh manusia 
mempunyai hak dalam beribadah sesuai dengan kepercayaan 
dan keyakinan masing-masing. 

2. Pendidikan karakter berbasis nilai budaya, contoh warga negara 
Indonesia wajib mengamalkan Pancasila. 

3. Pendidikan Karakter berbasis lingkungan, contoh manusia yang 
mempunyai karakter baik tidak membuang sampah 
sembarangan. 

4. Pendidikan karakter berbasis potensi diri, contoh sebagai calon 
pendidik mempunyai kualitas sebagai guru professional.33 

Madrasah dan Pendidikan Karakter 
Sebagimana dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Tentang Penguatan Pendidikan Karakter pada Satuan 
Pendidikan Formal. Penguatan Pendidikan Karakter adalah gerakan 
pendidikan di bawah tanggung jawab satuan pendidikan untuk 
memperkuat karakter peserta didik melalui harmonisasi olah hati, olah 
rasa, olah pikir, dan olah raga dengan pelibatan dan kerja sama antara 
satuan pendidikan, keluarga, dan masyarakat sebagai bagian dari 
Gerakan Nasional Revolusi Mental.34 Maka Madrasah sebagai sub 
sistem pendidikan nasional turut terlibat dalam penguatan pendidikan 
karakter di Indonesia. 

Lebih lanjut, Penguatan Pendidikan Karakter dilaksanakan 
dengan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam pendidikan karakter 
terutama meliputi nilai-nilai religius, jujur, toleran, disiplin, bekerja 
keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat 
kebangsaan, cinta tanah air, menghargai prestasi, komunikatif, cinta 

                                                           
32 Ibid. 
33 Yahya Khan, Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri (Yogyakarta: Pelangi 
Publishing, 2010). 
34 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, “Peraturan Menteri Pendidikan Dan 
Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter Pada 
Satuan Pendidikan Formal” (2018). 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 14 

damai, gemar membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan 
bertanggung jawab.35 Dan Nilai tersebut merupakan perwujudan dari 
5 (lima) nilai utama yang saling berkaitan yaitu religiusitas, 
nasionalisme, kemandirian, gotong royong, dan integritas yang 
terintegrasi dalam kurikulum.36 

Untuk mendukung penguatan karakter, Kementerian Agama 
Republik menetapkan kurikulum 2013 melalui Peraturan Menteri 
Agama nomo 912 tahun 2013, Peraturan tersebut kemudian 
diimplentasikan dan dilaksanakan dengan sebaik mungkin. Kurikulum 
tersebut memiliki karakteristik yang berbeda dengan kurikulum-
kurikulum sebelumnya. Di antara karakteristik kurikulum tersebut 
adalah: 

1. Mengembangkan sikap spiritual dan sosial, rasa ingin tahu, 
kreativitas, kerja sama dengan kemampuan intelektual dan 
psikomotorik secara seimbang. 

2. Memberikan pengalaman belajar rencana ketika peserta didik 
menerapkan apa yang di pelajari di sekolah ke masyarakat dalam 
memanfaatkan masyarakat sebagai sumber belajar secara 
seimbang. 

3. Mengembangkan sikap, pengetahuan, dan ketrampilan serta 
menerapkanya dalam berbagai situasi di sekolah dan 
masyarakat. 

4. Memberikan waktu yang cukup leluasa untuk mengembangkan 
berbagai sikap pengetahuan dan ketrampilan. 

5. Kompetensi dinyatakan dalam bentuk kompetensi inti kelas 
yang di rinci lebih lanjut dalam kompetensi dasar mata 
pelajaran. 

6. Kompetensi inti kelas menjadi unsur pengorganisasi (organizing 
elements) kompetensi dasar, dimana semua kompetensi dasar 
dan proses pembelajaran di kembangkan untuk mencapai 
kompetensi yang dinyatakan dalam kompetensi inti. 

7. Kompetensi dasar di kembangkan di dasarkan pada prinsip 
akumulatif saling memperkuat (Reinforced) dan memperkaya 
(enriched) antar mata pelajaran dan jenjang pendidikan 
(organisasi horizontal dan vertikal).37 

                                                           
35 Ibid. 
36 Ibid. 
37 Herry Widyastono, Pengembangan Kurikulum Di Era Otonomi Daerah (Jakarta: Bumi 
Aksara, 2014). 131 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 15 

Karakteristik tersebut jelas mengarah pada penguatan 
pendidikan karakter di madrasah. Ada pengembangan sikap, 
pengetahuan dan ketrampilan yang mendorong lahirnya lulusan yang 
memiliki karakter cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya, 
tanggung jawab, disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih 
sayang, peduli, dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan 
pantang menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, 
dan toleransi, cinta damai dan persatuan. 

Adapun tujuan kurikulum 2013 Pendidikan Agama Islam dan 
Bahasa Arab yang ditetapkan Kementerian Agama Republik 
Indonesia adalah untuk mempersiapkan manusia Indonesia agar 
memiliki kemampuan hidup sebagai pribadi dan warga negara yang 
beriman, produktif, kreatif, inovatif dan efektif, serta mampu 
berkontribusi pada kehidupan bermasyarakat, berbangsa bernegara 
dan peradaban dunia.38 Tujuan kurikulum penuh akan nilai-nilai 
pendidikan karakter sehingga proses pembelajaran yang dilakukan di 
madrasah akan mengantar lulusan yang yang memiliki nilai-nilai 
karakter tersebut dan mampu bersaing dengan insan yang hidup di era 
global. 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab yang 
ditetapkan Kemeterian Agama Republik Indonesia memilik Rumusan 
Kompetensi Inti dengan menggunakan notasi: 1) KI-1 untuk 
Kompetensi Inti sikap spiritual, 2) KI-2 untuk Kompetensi Inti sikap 
sosial, 3) KI-3 untuk Kompetensi Inti pengetahuan (pemahaman 
konsep), 4) KI-4 untuk kompetensi inti keterampilan. Urutan tersebut 
mengacu pada urutan yang disebutkan dalam Undang-undang Sistem 
Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 yang menyatakan bahwa 
kompetensi terdiri dari kompetensi sikap, pengetahuan dan 
keterampilan.39 

Uraian kompetensi dasar yang rinci ini adalah untuk 
memastikan bahwa capaian pembelajaran tidak berhenti sampai 
pengetahuan saja, melainkan harus berlanjut ke keterampilan, dan 
bermuara pada sikap. Melalui Kompetensi Inti, tiap mata pelajaran 
ditekankan bukan hanya memuat kandungan pengetahuan saja, tetapi 
juga memuat kandungan proses yang berguna bagi pembentukan 

                                                           
38 Kementerian Agama Republik Indonesia, “Peraturan Menteri Agama No. 912 
Tentang Kurikulum Madrasah 2013 Mata Pelajaran Pendidikan Agama Dan Bahasa 
Arab” (2013). 
39 Ibid. 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 16 

keterampilannya. Selain itu juga memuat pesan tentang pentingnya 
memahami mata pelajaran tersebut sebagai bagian dari pembentukan 
sikap. Hal ini penting mengingat kompetensi pengetahuan sifatnya 
dinamis karena pengetahuan masih selalu berkembang.40 Uraian 
tersebut sangat jelas mengarah kepada penguatan pendidikan karakter, 
capaian pembelajaran tidak hanya berhubungan dengan pengetahuan 
saja tetapi juga memiliki target pada penguatan sikap dan ketrampilan. 

Pendidikan karakter di madrsah juga dapat dilihat dari 
kompetensi lulusan, misalnya kompetensi lulusan Madrasah 
Tsanawiyah memiliki sikap, pengetahuan, dan keterampilan dengan 
kualifikasi sebagaimana berikut: 
1. Sikap, Memiliki perilaku yang mencerminkan sikap  orang 

beriman, berakhlak mulia, berilmu, percaya diri, dan bertanggung 
jawab dalam berinteraksi secara efektif dengan lingkungan sosial 
dan alam dalam jangkauan pergaulan dan keberadaannya. 

2. Pengetahuan, Memiliki pengetahuan faktual, konseptual, dan 
prosedural dalam ilmu pengetahuan, teknologi, seni, dan budaya 
dengan wawasan kemanusiaan, kebangsaan, kenegaraan, dan 
peradaban terkait fenomena dan kejadian yang tampak mata. 

3. Ketrampilan, Memiliki kemampuan pikir dan tindak yang efektif 
dan kreatif dalam ranah abstrak dan konkret  sesuai dengan yang  
dipelajari disekolah dan sumber lain sejenis.41 

Kompetensi lulusan tersebut begitu komperhensif mengarahkan 
pada penguatan pendidikan karakter di madrasah, sehingga lulusan 
yang dilahirkan Madrasah Tsanawiyah memiliki karakter yang kuat 
dan mampu eksis untuk melanjutkan ke jenjang berikutnya. Begitu 
juga kompentensi lulusan di jenjang Madrasah Aliyah. 

Kalau kita lihat penguatan karakter prespektif karakteristik 
materi rumpun pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab 
sebagaimana berikut: 

1. Al-Qur'an Hadis, menekankan pada kemampuan baca tulis 
yang baik dan benar, memahami makna secara tekstual dan 
kontekstual, serta mengamalkan kandungannya dalam 
kehidupan sehari-hari. 

2. Akidah Akhlak menekankan pada kemampuan memahami 
keimanan dan keyakinan Islam sehingga memiliki keyakinan 
yang kokoh dan mampu mempertahankan keyakinan / 

                                                           
40 Ibid. 
41 Ibid. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 17 

keimanannya serta menghayati dan mengamalkan nilai-nilai al-
asma’ al-husna. Akhlak menekankan pada pembiasaan untuk 
menerapkan dan menghiasi diri  akhlak terpuji (mahmudah) 
dan menjauhi serta menghindari diri dari akhlak tercela 
(madzmumah) dalam kehidupan sehari-hari.  

3. Fikih menekankan pada pemahaman yang benar mengenai 
ketentuan hukum dalam Islam serta kemampuan cara 
melaksanakan ibadah dan muamalah yang benar dan baik 
dalam kehidupan sehari-hari  

4. Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) menekankan pada 
kemampuan mengambil ibrah/ hikmah (pelajaran) dari sejarah 
Islam, meneladani tokoh-tokoh berprestasi, dan 
mengaitkannya dengan fenomena sosial, budaya, politik, 
ekonomi, iptek dan seni, dan lain-lain, untuk mengembangkan 
Kebudayaan dan peradaban Islam pada masa kini dan masa 
yang akan datang.  

5. Bahasa Arab merupakan mata pelajaran bahasa yang 
diarahkan untuk mendorong, membimbing, mengembangkan, 
dan membina kemampuan serta menumbuhkan sikap positif 
terhasap Bahasa Arab, baik reseptif maupun produktif. 
Kemampuan reseptif yaitu kemampuan untuk memahami 
pembicaraan orang lain dan memahami bacaan. Kemampuan 
produktif yaitu kemampuan menggunakan bahasa sebagai alat 
komunikasi baik secara lisan maupun secara tertulis. 
Kemampuan berbahasa Arab serta sikap positif terhadap 
bahasa Arab tersebut sangat penting dalam membantu 
memahami sumber ajaran Isalam yaitu al-Qur'an dan al- 
Hadis, serta kitab-kitab berbahasa Arab yang berkenaan 
dengan Islam bagi peserta didik. Untuk itu, Bahasa Arab di 
Madrasah dipersiapkan untuk pencapaian kompetensi dasar 
berbahasa, yang mencakup empat keterampilan berbahasa 
yang diajarkan secara integral, yaitu menyimak (mahaaratu al 
istimaa’), berbicara (mahaaratu al-kalaam), membaca 
(mahaaratul al Qiraa’ah), dan menulis (mahaaratu al 
kitaabah).42 

Gambaran detail karakteristik materi rumpun pendidikan 
Agama Islam, Bahasa Arab, kelompok materi peminatan dan 

                                                           
42 Ibid. 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 18 

pemilihan kelompok lintas peminatan menunjukkan akan adanya 
keseriusan madrsah dalam menguatlan karakter peserta didik.  

Penguatan karakter di madrasah akan sangat terlihat secara 
detail bila melihat rincian tujuan dan ruang lingkup masing-msing 
kelompok mata pelajaran ditambah dengan detail rincian kompetensi 
dasar pada masing-masing kelompok mata pelajaran. Dan ditambah 
lagi dengan standar proses yang meliputi perencanaan pembelajaran, 
pelaksanaan pembelajaran, penilaian hasil dan proses pembelajaran 
dan pengawasan proses pembelajaran. 

Dengan demikian, Madrasah memiliki perhatian yang sangat 
dan kesungguhan dalam melakukan penguatan pendidikan karakter. 
Itu dapat dilihat dari aspek tujuan dan karakteristik kurikulum 
madrsah, rumusan kompetensi, karakteristik materi dan  kompetensi 
lulusan.  

Catatan Akhir 
Madrasah sebagai sub sistem pendidikan nasional turut terlibat 

dalam penguatan pendidikan karakter di Indonesia. Sehingga 
memberikan sumbangsih potensial dalam melahirkan manusia yang 
cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya, tanggung jawab, 
disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih sayang, peduli, 
dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan pantang 
menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, dan 
toleransi, cinta damai dan persatuan. Madrasah memiliki perhatian 
yang sangat dan kesungguhan dalam melakukan penguatan 
pendidikan karakter. Membentuk insan yang dapat dipercaya, 
memiliki rasa hormat dan perhatian, peduli, mengerti jiwa 
kewarganegaraan, meiliki ketulusan, berani, (courage), tekun 
(diligence) dan integritas.  

Pendidikan karakter di madrasah dapat dilihat dari berbagai 
aspek diantaranya; aspek tujuan dan karakteristik kurikulum madrasah, 
rumusan kompetensi, karakteristik materi dan  kompetensi lulusan. 

 

Daftar Rujukan 

Althof, Wolfgang, and Marvin W Berkowitz. “Moral Education and 
Character Education  : Their Relationship and Roles in 
Citizenship Education.” Journal of Moral Education 35, no. 4 
(2006): 495–518. doi:10.1080/03057240601012204. 



 

 

Mohammad Makinuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 19 

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal 
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of 
Applied Linguistics and Islamic Education 01, no. 01 (2017): 146–47. 

Arif, Mahmud. Pendidikan Islam Tranfirmatif. Yogyakarta: LKiS 
Yogyakarta, 2008. 

Daulay, Haidar Putra. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan 
Islam Di Indonesia. Jakarta: Kencana Media Group, 2007. 

Departemen Agama. Pendidikan Islam Dan Pendidikan Nasional, 
Paradigma Baru. Jakarta: Departemen Agama RI, 2005. 

Dkk, Dharma Kesuma. Pendidikan Karakter Kajian Teori Dan Praktik 
Sekolah. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012. 

Dkk, Zuhairini. Sejarah Pendidikan Islam Indonesia. Jakarta: Departemen 
Agama RI, 1988. 

Kemendikbud. “Kamus Besar Bahasa Indonesia.” Balai Pustaka, 
2012. 

Kemendiknas. Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa. 
Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum, 
2010. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Peraturan Menteri Agama 
No. 912 Tentang Kurikulum Madrasah 2013 Mata Pelajaran 
Pendidikan Agama dan Bahasa Arab (2013). 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. Peraturan Menteri 
Pendidikan Dan Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018 Tentang 
Penguatan Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan Formal 
(2018). 

Khan, Yahya. Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri. Yogyakarta: 
Pelangi Publishing, 2010. 

Koesoema, Doni. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di 
Zaman Global. Jakarta: Grasindo, 2007. 

Kurniawan, Syamsul. Pendidikan Karakter Konsepsi & Implementasinya 
Secara Terpadu Di Lingkungan Keluarga, Sekolah, Perguruan Tinggi & 
Masyarakat. Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2013. 

Latif, Yudi. Intelegensia Muslim Dan Kuasa Genealogi Intelegensia Muslim 
Abad Ke-20. Bandung: Mitra Wacana Media, 2005. 



 

 

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah 

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 20 

Majid, Abdul, and Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. 
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011. 

Mukhtar, Maksum. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 2001. 

Muslich, Masnur. Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis 
Multidimensional. Jakarta: Bumi Aksara, 2011. 

Nasional, Kementrian Pendidikan. Undang-Undang Sistem Pendidikan 
Nasional No 20 Tahun 2003. Bandung: Fokus Media, 2009. 

Nata, Abudin. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: UIN Jakarta 
Press, 2003. 

Nizar, Samsul, ed. Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah 
Pendidikan Era Rasulullah Sampai Indonesia. Jakarta: Kencana, 
2008. 

———. Sejarah Sosial Dan Dinamika Intelektual Pendidikan Islam Di 
Nusantara. Jakarta: Kencana, 2013. 

Sardiman. Interaksi Dan Motivasi Belajar Mengajar. Jakarta: Rajawali 
Press, 2010. 

Shaleh, Abdul Rahman. Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa Visi, 
Misi Dan Aksi. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008. 

Steenbrink, Karel A. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3S, 1994. 

Suyanto. Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi. Jakarta: Rineka 
Cipta, 2010. 

Widyastono, Herry. Pengembangan Kurikulum Di Era Otonomi Daerah. 
Jakarta: Bumi Aksara, 2014. 

Zuchdi, Darmiyati. Pemahaman Siswa Tentang Karakter Bangsa 
Membangun Bangsa. Jakarta: PT Remaja Rosdakarya, 2011. 

 


