MENYEMAI PENDIDIKAN KARAKTER DI MADRASAH;
TELAAH ATAS FUNGSIONALISASI MADRASAH DALAM
PENGUATAN KARAKTER PESETA DIDIK

Mohammad Makinuddin
Institut Keislaman Abdullah Faqih Gresik, Indonesia
E-mail: kinudd@gmail.com

Abstract: The paper is outlining the relationship and
position of the madrasah in strengthening the education of
characters, begins with a description of the school, and
educational character, and concludes with an explanation of
the madrasa and educational character. The conclusions of
this paper are; First, the Madrasah as a sub- system National
education is also involved in the strengthening of character
education in Indonesia. So give the contribution potential in
producing men who love to God and the universe and its
contents, entirely responsible, disciplined and independent,
honest, respectful and polite, love affection, care, and
employment together, trust yourself, creative, work hard and
abstinence surrender, justice and leadership, good and low
heart, and tolerance, love peace and unity. Second, Madrasah
had a concern that is highly and seriousness in doing
strengthening  educational character. Forming human
beingswho can be trusted, have a sense of respect and atten-
tion, care, understand the spirit of citizenship, particularly a
sincere, courageous, diligence and integrity. Third, character
education in madrasas can be seen from various aspects
including; aspects of the curriculum objectives and charac-
teristics madrasas, competency formulations, material
characteristics and graduate competencies.

Keyword: Madrasah, Character Education

Pendahuluan

Pembangunan di Indonesia tidak hanya berkenaan dengan
pembangunan fisik, namun juga berhubungan dengan pembangunan
jiwa. Pembangunan jiwa manusia Indonesia tidak hanya berhubungan
dengan ilmu pengetahuan saja, tetapi juga berhubungan dengan
mental spiritual yang harus dimiliki oleh insan Indonesia.

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 02, Nomor 01, Maret 2018; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 1-20



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

Berbagai problematika di negeri ini mulai dari budaya korupsi
yang dilakukan oleh sebagian pejabat negara dan daerah, rendahnya
etos kerja sebagai anak bangsa, rasa tanggung jawab yang kurang,
rendahnya disiplin yang dimiliki oleh sebagian masyarakat, rendahnya
kemandirian, intoleransi dan radikalisme yang masih ada dan lain
sebagainya, merupakan buah dari rendahnya kualitas pendidikan
karakter yang ada di negeri ini, dan oleh sebagian orang sudah
dianggap sangat mengkhawatirkan.

Pendidikan merupakan suatu komponen wurgen dalam
membangun budaya kehidupan manusia dan perdabannya. Melalui
pendidikan manusia belajar berfikir tentang siapa dirinya dan apa
tujuan hidupnya, bagaimana mengembangkan potensi diri, meman-
faatkan sumber daya hingga menyeimbangkan hubungan manusia
dengan alam dan lingkungan sekitar dan mengatur hubungan dengan
Penciptanya.

Penckanan akan adanya penguatan karakter dalam dunia
pendidikan seyogyanya telah ditetapkan dalam berbagai regulasi yang
ada, misalnya, Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional menyebutkan bahwa “Pendidikan Nasional
berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta
peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan
kehidupan bangsa,bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta
didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan
Yang Maha Esa, berahlak mulia,sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri,
dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggungjawab.'

Dunia pendidikan yang semestinya menjadi panutan oleh
banyak orang, selalu memperhatikan akhlaq dan moral, ternyata
mendapati komentar negatif karena ditemukan beberapa tindakan
yang kurang berkenan. Apalagi persoalan berkaitan dengan kenakalan
remaja dan peserta didik yang sesekali menjadi tranding topic dalam
dunia pendidikan di saat ada persoalan besar menimpa, hampir setiap
hari kita mendapati berbagai berita persoalan berkenaan dengan
kenakalan remaja, tawuran di sekolah, perkelathan antar siswa, video
porno, perzinahan dan kriminalitas lain yang dilakukan oleh seorang
siswa dan lain sebagainya.

Lebih terasa mengkhawatirkan lagi, akhir-akhir ini, di tahun
politik negeri kita, setiap hari didapati tebaran berbagai fitnah yang

! Kementrian Pendidikan Nasional, Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20
Tabun 2003 (Bandung: Fokus Media, 2009). Hal 2

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 2



Mohammad Makinuddin

memojokkan dan menjelekkan orang lain, suguhan konflik antar elit
bangsa, saling tuduh satu dengan yang lainnya, maraknya berita dan
pengakuan bohong. Hal itu mendorong banyak orang untuk berfikir
ulang sejauh mana mutu dan kualitas pendidikan yang ada dan sejauh
mana karakter yang dibangun.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan tertua setelah masjid dan
sebagai salah satu lembaga pendidikan yang ada di indonesia memiliki
andil besar dalam turut serta membangun dan menguatkan karakter
anak bangsa. Madrasah yang memiliki konotasi makna sekolah
sekolah agama Islam harus memiliki nilai lebih dalam membina dan
membimbing dalam pembiasaan nilai-nilai karakter.

Pengertian dan Sejarah Perkembangan Madrasah di Indonesia

Madrasah dalam bahasa Indonesia adalah “sekolah”, dengan
konotasi khusus yaitu sekolah-sekolah agama Islam, sebagai tempat
mengajarkan dan mempelajari ajaran-ajaran agama Islam, ilmu
pengetahuan dan keahlian lainya yang berkembang pada zamanya.”

Secara harfiyah madrasah bisa diartikan dengan sekolah, karena
secara teknis keduanya memiliki kesamaan, yaitu sebagai tempat
berlangsungnya proses belajar- mengajar secara formal. Namun
demikian Karel Steenbrink membedakan madrasah dan sekolah
karena keduanya mempunyai ciri khas yang berbeda. Madrasah
memilki kurikulum, metode dan cara mengajar sendiri yang berbeda
dengan sekolah. Madrasah sangat menonjol nilai religiulitas masya-
rakatnya. Sementara sekolah merupakan lembaga pendidikan umum
dengan pelajaran universal dan terpengaruh iklim pencerahan Barat.’

Madrasah dalam bentuk yang kita kenal saat ini memiliki
konotasi spesifik, di mana anak memperoleh pembelajaran agama.
Madrasah inilah yang tadinya disebut pendidikan keagamaan dalam
bentuk belajar mengaji Al- Qur'an, kemudian ditambah dengan
pelajaran ibadah praktis, terus ke pengajaran tauhid, hadis, tafsir, tarik
Islam dan Bahasa Arab. Kemudian masuk pula pelajaran umum dan
keterampilan.’

2 Zuhairini DKk, Sejarab Pendidikan Islam Indonesia (Jakarta: Departemen Agama RI,
1988). 67

3 Departemen Agama, Pendidikan Isiam Dan Pendidikan Nasional, Paradigma Baru
(Jakarta: Departemen Agama RI, 2005). 62

4 Maksum Mukhtar, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001).66

3 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

Madrasah sebagai lembaga pendidikan dalam bentuk pendidikan
formal sudah dikenal sejak awal abad ke-11 atau 12 M, atau abad 5-6
H, yaitu sejak dikenal adanya Madrasah Nidzhamiyah yang didirikan
di Baghdad oleh Nizam Al-Mulk, seorang Wazir dari Dinasti Saljuk.
Pendirian Madrasah ini telah memperkaya khazanah lembaga
pendidikan di lingkungan masyarakat Islam. Karena pada masa
sebelumnya masyarakat Islam hanya mengenal pendidikan tradisional
yang diselenggarakan di masjid-masjid dan dar al- Kuttab. Di Timur
Tengah institusi madrasah berkembang untuk menyelenggarakan
pendidikan  tingkat lanjut (advance/tinggi), dengan demikian
pertumbuhan madrasah sepenuhnya merupakan perkembangan lanjut
dan alamiah dari dinamika internal yang tumbuh dari masyarakat
Islam sendiri.’

Membicarakan madrasah di Indonesia dengan sejarah
munculnya lembaga-lembaga pendidikan tradisional Islam seringkali
tidak bisa dipisahkan dari pembicaraan mengenai pesantren cikal-
bakalnya. Dengan kata lain, madrasah merupakan perkembangan lebih
lanjut dari pesantren. Karena itu menjadi penting untuk mengamati
proses historis sebagai mata rantai yang menghubungkan
perkembangan pesantren di masa lalu dengan munculnya madrasah di
kemudian hari.’

Institusi pendidikan ini lahir pada permulaan abad 20 yang
dianggap sebagai awal periode pertumbuhan madrasah dalam sejarah
pendidikan Islam di Indonesia. Memasuki abad ke-20 M, banyak dari
dari kalangan Islam Indonesia yang menyadari bahwa mereka tidak
akan mungkin berkompetensi dengan kekuatan-kekuatan yang
menantang dari pihak kolonilisme Belanda, penetrasi Kristen, dan
perjuangan untuk maju di bagian-bagian lain di Asia apabila mereka
terus melanjutkan kegiatan dengan cara-cara tradisional dalam
menegakkan Islam.’

Menjelang akhir abad ke-19, para anggota dari generasi baru
ulama Hindia mulai menyadari bahwa metode dan tatanan berfikir
(mindset) tradisional dalam Islam tidak akan sanggup menghadapi
tantangan kolonialisme dan peradaban modern. Terilhami oleh

5 Abdul Rahman Shaleh, Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa Visi, Misi Dan Aksi
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008). 11

¢ Mahmud Arif, Pendidikan Islam Tranfirmatif (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2008).
202

7 Ibid.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 4



Mohammad Makinuddin

bangkitnya reformisme-modernisme Islam di Timur Tenggah serta
introduksi pendidikan dan asosiasi bergaya Barat di Tanah Air,
mereka mulai mempromosikan modernism atas sekolah-sekolah
Islam. Dengan mengkombinasikan antara pelajaran-pelajaran agama
dan pelajaran umum, dan mengadopsi metode dan teknologi
pendidikan  dari  sekolah-sekolah  Barat, sekolah Islam ini
mempresentasikan suatu bentuk baru sistem pendidikan Islam yang
dinamakan dengan madrasah.” Di permulaan abad ke-20 banyak
pelajar Indonesia yang belajar di Timur Tengah, sekembalinya mereka
ke Indonesia mereka kembangkan ide-ide baru dalam bidang
pendidikan dan salah satunya melahirkan madrasah.”

Dalam menyebarkan misi-misinya itu, Belanda (VOC)
mendirikan sekolah-sekolah Kristen, pada tahun 1607 di didirikan
sekolah di Ambon, kemudian pada tahun 1927 jumlah berkem-
bangnya menjadi 16 sekolah di Ambon dan 18 sekolahan di pulau-
pulau sekitar Ambon. Di Timor didirikan sekolah pada tahun 1701.
Di pulau Jawa , yaitu di Batavia didirikan pada tahun 1617, bahkan
pada tahun 1849-1852 didirikan 20 sekolah yang berlokasi pada setiap
karesidenan oleh pemerintah Hindia Belanda, pada hal sebelumnya
sudah ada 30 sekolahan, sekolahan-sekolahan tersebut diperuntukkan
bagi anak-anak Belanda dan anak-anak pribumi yang beragama
Nasrani."

Madrasah yang didirikan di Indonesia tidak hanya untuk
mengajarkan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai Islam, tetapi juga
memasukkan pelajaran yang diajarkan di sekolah-sekolah yang
diselenggarakan pemerintah Hindia Belanda, seperti madrasah
Adabiyah di Sumatera Barat, dan madrasah yang diselenggarakan oleh
Muhammadiyah, Persatuan Islam, dan PUI di Majalenglka."

Di samping itu kemudian lahir berbagai madrasah di berbagai
daerah di Indonesia Misalnya di Minangkabau Madrasah Adabiyah

8 Yudi Latif, Intelegensia Muslim Dan Kuasa Genealogi Intelegensia Muslim Abad Ke-20
(Bandung: Mitra Wacana Media, 2005). 108

9 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuban Dan Pembarnan Pendidikan Islam Di
Indonesia (Jakarta: Kencana Media Group, 2007). 98

10 Samsul Nizat, Sejarah Sosial Dan Dinamika Inteleftual Pendidikan Islam Di Nusantara
(Jakarta: Kencana, 2013). 163

11 Samsul Nizar, ed., S¢jarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasulullah Sampai Indonesia (Jakarta: Kencana, 2008). 201

5 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

(Adabiyab School),” Sekolah Agama (Madras School) dan lain sebagainya.
Di Jawa misalnya lahir Madrasah Mualllimin Muhammadiyah,
Madrasah Salafiyah, madrasah ini didirikan oleh K.H. Hasyim Asy’ari
dan lain sebagainya.

Sementara itu pada dewasa ini kehadiran madrasah sebagai
lembaga pendidikan Islam setidak-tidaknya dilatarbelakangi oleh
empat faktor sebagai berikut: pertama, sebagai manifestasi dan
realisasi pembaruan sistem pendidikan Islam. kedua, wusaha
menyempurnaan terhadap sistem pesantren kearah suatu sistem
pendidikan yang lebih memungkinkan lulusanya memperoleh kesem-
patan yang sama dengan sekolah umum, misalnya masalah kesamaan
kesempatan kerja dan perolehan ijazah. Ketiga, adanya sikap mental
pada sementara golongan umat Islam, khususnya santri yang terpukau
pada Barat sebagai sistem pendidikan mereka, dan keempat, sebagai
upaya menjembatani antara sistem pendidikan tradisional yang
dilakukan oleh pesantren dan sistem pendidikan modern hasil
akulturasi.”

Setelah Indonesia merdeka, panitia untuk merumuskan
kebijakan pendidikan yang dibentuk pada akhir tahun 1945 dalam
laporanya mengenai bentuk pendidikan Islam yang lama dan yang
baru menyatakan : “ Madrasah dan pesantren-pesantren yang pada
hakikatnya adalah suatu alat dan sumber pendidikan dan
mencerdaskan rakyat jelata, yang sudah menggakar pada rakyat
Indonesia, hendaknya pula mendapatkan perhatian dan bantuan yang
nyata dengan berupa tuntunan dan bantuan materiil dari pemerintah,
karena lembaga ini memberikan pendidikan agama, maka ia
dimasukkan dalam Departemen Agama."

Perkembangan madrasah pada masa Orde Lama sangat terkait
dengan peran Departement Agama, lembaga inilah yang yang secara
intensif memperjuangkan politik pendidikan Islam di Indonesia.
Orientasi Departement Agama dalam bidang pendidikan agama
diajarkan di sekolahan -sekolahan. Di samping pada pada pengem-

12 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and
Islamic Edncation 01, no. 01 (2017): 146—47.

13 Nizar, Sejarah Sosial Dan Dinamika Intelektnal Pendidikan Islam Di Nusantara. 262

14 Abudin Nata, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2003). 33

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 6



Mohammad Makinuddin

bangan madrasah itu sendiri. Secara sepesifik usaha ini ditangani oleh
satuan khusus yang mengurusi pendidikan agama."

Selanjutnya ketika orde lama, Konvergensi Departemen Agama
menganjurkan supaya pesantren yang tradisional dikembangkan
menjadi sebuah madrasah, disusun secara klasikal, dengan memakai
kurikulum yang tetap dan memasukkan mata pelajaran umum
disamping pelajaran agama. Disamping Sekolah Dasar di bawah
Departemen pendidikan dan Kebudayaan, pada 1 September 1956
dibawah naungan Departemen Agama, dalam nota Islamic Education
in Indonesia yang disusun oleh bagian pendidikan Departemen
Agama mengambarkan sebagai berikut: 1). Memberi pengajaran
agama di sekolah negeri dan partikulir. 2). Memberi pengetahuan
umum di Madrasah. 3). Mengadakan pendidikan Guru Agama (PGA)
dan pendidikan Hakim Islam Negeri (PHIN)."

Saat orde baru berkuasa, Madrasah berkembang dengan
berbagai bentuknya dengan kurikulum yang sebanding dengan
sekolah. Dalam UU Sisdiknas no. 2 Tahun 1989, yang diatur oleh PP
no 28 dan 29 dan diikuti oleh SK Menteri Pendidikan dan Menteri
Agama, menyebutkan bahwa madrasah adalah sekolah yang berciri
khas agama Islam. Berkenaan dengan ini maka MI, MTs dan MA
memiliki kurikulum yang sama dengan sekolah pada tingkat
pendidikan dasar dan pendidikan menengah, ditambah dengan ciri ke-
Islamannya yang ada dalam kurikulum madrasah, yaitu memiliki
pelajaran agama yang lebih dari sekolah."” Posisi Madrasah semakin
kuat pasca reformasi terjadi di Indonesia. Kehadiran UU Sisdiknas
Nomor 20/2003 semakin memperkuat posisi madrasah sebagai-
mana telah dirintas dalam UU Sisdiknas Nomor 2/1989. Di antara
indikatornya adalah penyebutan secara eksplisit madrasah yang selalu
bersanding dengan penyebutan sekolah, yang hal ini tak ditemukan
dalam undang-undang sebelumnya.

Kedudukan madrasah semakin kokoh, merupakan bagian dari
sistem pendidikan nasional dengan keluarnya Undang-Undang No. 20
Tahun 2003. Dalam pasal 18 disebutkan bahwa pendidikan menengah
berbentuk Sekolah Menengah Atas (SMA), Madrasah Aliyah (MA),
Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) dan Madrasah Aliyah Kejuruan
(MAK) atau berbentuk lain yang sederajat. Pada kurikulum

15 Ibid. 97
16 Karel A. Steenbrink, Pesantren Madrasalh Sekolah (Jakarta: LP3S, 1994). 96-97
7 Daulay, Se¢jarah Pertumbnbhan Dan Pembarnan Pendidikan Isiam Di Indonesia. 101

7 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

sebelumnya sebutan nama SMA adalah SMU, untuk SMK masih
STM, SMEA dan lain-lain, namun sebutan MA masih tetap.

Pengertian Pendidikan Karakter

Berbagai ahli mengungkapkan definisi karakter, Karakter adalah
sifat-sifat kejiwaan, akhlak, atau budi pekerti yang membedakan
seseorang dari yang lain."® atau nilai-nilai yang unik baik yang terpateri
dalam diri dan terejawantahkan dalam perilaku. Karakter secara
koheren memancar dari hasil pola pikir, olah hati, olah rasa, dan olah
karsa, serta olah raga seseorang atau sekelompok orang.19

Kata karakter berasal dari bahasa Yunani Karakter berasal dari
bahasa Yunani, yaitu “charassein” yang berarti “fo engrave’. Pemben-
tukan karakter diibaratkan seperti mengukir di atas batu permata atau
di atas permukaan besi yang keras. Hal ini dapat diartikan sebagai
“tanda khusus atau pola prilaku” (an individual’s pattern of behavior)”™
atau juga dapat berarti “% marf” (menandai) dan memfokuskan pada
bagaimana mengaplikasikan nilai kebaikan dalam bentuk tindakan
tingkah laku. Oleh sebab itu seseorang yang berperilaku tidak jujur,
kejam atau rakus dikatakan sebagai orang yang berkarakter jelek,
sementara orang yang berperilaku jujur, suka menolong dikatakan
sebagai orang yang berkarakter mulia. Jadi istilah karakter erat kaitan-
nya dengan personality (kepribadian) sesorang, dimana seseorang bisa
disebut orang yang berkarakter (a person of character) jika tingkah
lakunya sesuai dengan kaidah moral.”'

Karakter berasal dari nilai tentang sesuatu. Suatu nilai yang
diwujudkan dalam bentuk perilaku anak itulah yang disebut karakter.
Jadi suatu karakter melekat dengan nilai dari perilaku tersebut. Hanya
barangkali sejauhmana kita memahami nilai-nilai yang terkandung di
dalam perilaku seorang anak atau sekelompok anak memungkinkan
berada dalam kondisi tidak jelas. Dalam arti bahwa apa nilai dari suatu

18 Kemendikbud, “Kamus Besar Bahasa Indonesia” (Balai Pustaka, 2012). 623

19 Syamsul Kurniawan, Pendidikan Karakter Konsepsi & Implementasinya Secara Terpadu
Di Lingkungan Keluarga, Sekolah, Pergurnan Tinggi & Masyarakat (Jakarta: Ar-Ruzz
Media, 2013). 29

20 Abdul Majid and Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2011). 21

2V Suyanto, Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi (Jakarta: Rineka Cipta, 2010). 38

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 8



Mohammad Makinuddin

perilaku amat sulit dipahami oleh orang lain dari pada oleh dirinya
sendiri.”

Indonesia heritage foundation merumuskan beberapa bentuk
karakter yang harus ada dalam setiap individu bangsa indonesia
diantaranya: cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya, tanggung
jawab, disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih sayang,
peduli, dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan pantang
menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, dan
toleransi, cinta damai dan persatuan.

Sementara itu, character counts di Amerika mengidentifikasikan
bahwa karakter-karakter yang menjadi pilar adalah: dapat dipercaya
(trustwortines), rasa hormat dan perhatian (respecd), peduli (caring),
kewarganegaraan (citizenship), ketulusan (honesty), berani (courage), tekun
(diligence) dan integritas.”

Pada intinya bentuk karakter apapun yang dirumuskan tetap
harus berlandaskan pada-pada nilai-nilai universal. Oleh karena itu,
pendidikan yang mengembangkan karakter adalah bentuk pendidikan
yang bisa membantu mengembangkan sikap etika, moral dan
tanggung jawab, memberikan kasih sayang terhadap anak didik
dengan menunjukkan dan mengajarkan karakter yang bagus. Hal itu
merupakan usaha intensional dan proaktif dari sekolah, masyarakat
dan negara untuk mengisi pola pikir dasar anak didik, yaitu nilai-nilai
etika seperti menghargai diri sendiri dan orang lain, sikap bertanggung
jawab, integritas dan disiplin diri. Hal itu memberikan solusi jangka
panjang yang mengarah pada isu-isu moral, etika dan akademis, yang
merupakan keprihatinan dan sekaligus kekhawatiran yang terus
meningkat didalam masyarakat.”

Pemahaman tentang pendidikan karakter tetap menjadi
fenomena yang sulit untuk didefinisikan, karena mencakup
pendekatan yang sangat luas dengan target tujuan, strategis pedagogis,
dan orientasi filosofis.” Pendidikan karakter adalah suatu sistem
penanaman nilai-nilai karakter kepada warga sekolah yang meliputi

22 Dharma Kesuma DKk, Pendidikan Karakter Kajian Teori Dan Praktik Sekolah
(Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012).11

23 Suyanto, Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi. 54

24 Ibid.

%5 Ibid.

26 Wolfgang Althof and Marvin W Berkowitz, “Moral Education and Chatacter
Education : Their Relationship and Roles in Citizenship Education,” Journal of Moral
Edncation 35, no. 4 (2006): 495-518, doi:10.1080/03057240601012204.

9 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

komponen pengetahuan, kesadaran atau kemauan, dan tindakan
untuk melaksanakan nilai-nilai tersebut, baik terhadap Tuhan Yang
Maha Esa, diri sendiri, sesama, lingkungan, maupun kebangsaan
schingga menjadi manusia insan kamil.”’ Disebutkan pula bahwa
pendidikan karakter merupakan proses untuk mengembangkan pada
diri setiap peserta didik kesadaran sebagai warga bangsa yang
bermartabat, merdeka, dan berdaulat serta berkemauan untuk
menjagam dan mempertahankan kemerdekaan dan kedaulatan
tersebut.”

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, pendidikan karakter
merupakan upaya-upaya yang dirancang dan dilaksanakan secara
sistematis untuk membantu peserta didik memahami nilai-nilai
perilaku manusia yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan,
perkataan, dan perbuatan berdasarkan norma-norma dalam kehidupan
sehari-hari.

Tujuan Pendidikan Karakter

Bahwa tujuan pendidikan karakter adalah pendidikan karakter
semestinya diletakkandalam kerangka dinamis dialektis, berupa
tanggapan individu terhadap sosial dan kultural yang melingkupinya,
untuk dapat menempatkan dirinya menjadi sempurna schingga
potensi-potensi yang ada di dalam dirinya berkembang secara penuh
yang membuatnya semakin menjadi manusiawi. Semakin menjadi
manusiawi berarti juga semakin menjadi makhluk yang mampu
berelasi secara schat dengan lingkungan di luar dirinya tanpa
kehilangan otonomi dan kebebasannya sehingga dapat bertanggung
jawab.”

Tujuan pendidikan karakter adalah untuk meningkatkan mutu
penyelenggaraan dan hasil pendidikan yang mengarah pada
pencapaian pembentukan karakter dan akhlak mulia peserta didik
secara utuh, terpadu, dan seimbang.”

Lebih rinci ada beberapa tujuan pendidikan karakter
sebagaimana berikut:

27 Sardiman, Interaksi Dan Motivasi Belajar Mengajar (Jakarta: Rajawali Press, 2010). 2

28 Darmiyati Zuchdi, Pemabaman Siswa Tentang Karakter Bangsa Membangun Bangsa
(Jakarta: PT Remaja Rosdakarya, 2011). 159

2 Doni Koesoema, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global
(Jakarta: Grasindo, 2007). 134

30 Masnur Muslich, Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional
(Jakarta: Bumi Aksara, 2011). 7

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 10



Mohammad Makinuddin

1.

Mengembangkan potensi kalbu/nurani/afektif peserta didik
sebagai manusia dan warga negara yang memiliki nilai-nilai
budaya dan karakter bangsa;

Mengembangkan kebiasaan dan perilaku peserta didik yang
terpuji dan sejalan dengan nilai-nilai universal dan tradisi budaya
bangsa yang religius;

Menanamkan jiwa kepemimpinan dan tanggung jawab peserta
didik sebagai generasi penerus bangsa;

Mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia
yang mandiri, kreatif, berwawasan kebangsaan; dan

. Mengembangkan lingkungan kehidupan sekolah sebagai

lingkungan belajar yang aman, jujur, penuh kreativitas dan
persahabatan, serta dengan rasa kebangsaan yang tinggi dan
penuh kekuatan (dignity).”

Dari berbagai tujuan tersebut, pendidikan karakter bertujuan

menanamkan nilai-nilai dan pembaharuan tata kehidupan sehingga
dapat membentuk karakter dan akhlak mulia peserta didik secara
utuh, terpadu, dan seimbang, serta dapat diimplementasikan dalam
kehidupan sehari-hari.

Nilai-Nilai dalam Pendidikan Karakter

Untuk mengidentifikasi adanya pendidikan karakter, maka

terdapat nilai-nilai materi pendidikan karakter mencakup aspek-aspek
berikut:

1.

2.

Religius: Sikap dan perilaku yang patuh dalam melaksanakan
ajaran agama yang dianutnya, toleran terhadap pelaksanaan
ibadah agama lain, dan hidup rukun dengan pemeluk agama
lain.

Jujur:  Perilaku yang didasarkan pada upaya menjadikan
dirinyasebagai orang yang selalu dapat dipercaya dalam
perkataan, tindakan, dan pekerjaan.

Toleransi: Sikap dan tindakan yang menghargai perbedaan
agama, suku, etnis, pendapat, sikap, dan tindakan orang lain
yang berbeda dari dirinya.

Disiplin: Tindakan yang menunjukkan perilaku tertib dan patuh
pada berbagai ketentuan dan peraturan.

31 Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa (Jakarta: Badan
Penelitian dan Pengembangan Pusat Kutikulum, 2010). 7

11 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

Kerja Keras: Perilaku yang menunjukkan upaya sungguh-
sungguh dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas,
serta menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya.

Kreatif: Berpikir dan melakukan sesuatu untuk menghasilkan
caraatau hasil baru dari sesuatu yang telah dimiliki.

Mandiri: Sikap dan perilaku yang tidak mudah tergantung
padaorang lain dalam menyelesaikan tugas-tugas.

Demokratis: Cara berfikir, bersikap, dan bertindak yang
menilaisama hak dan kewajiban dirinya dan orang lain.

Rasa Ingin Tahu: Sikap dan tindakan yang selalu berupaya
untuk mengetahui lebih mendalam dan meluas dari sesuatu
yang dipelajarinya, dilihat, dan didengar.

Semangat Kebangsaan: Cara berpikir, bertindak, dan
berwawasan yang menempatkan kepentingan bangsa dan negara
di atas kepentingan diri dan kelompoknya.

Cinta Tanah Air: Cara berfikir, bersikap, dan berbuat yang
menunjukkan kesetiaan, kepedulian, dan penghargaan yang
tinggi terhadap bahasa, lingkungan fisik, sosial, budaya,
ekonomi, dan politik bangsa.

Menghargai Prestasi: Sikap dan tindakan yang mendorong
dirinya untuk menghasilkan sesuatu yang berguna bagi
masyarakat, dan mengakui, serta menghormati keberhasilan
orang lain.

Bersahabat/Komuniktif: Tindakan yang mempetlihatkan rasa
senang berbicara, bergaul, dan bekerja sama dengan orang lain.
Cinta Damai: Sikap, perkataan, dan tindakan yang menyebabkan
orang lain merasa senang dan aman atas kehadiran dirinya.
Gemar Membaca: Kebiasaan menyediakan waktu untuk
membaca berbagai bacaan yang memberikan kebajikan bagi
dirinya.

Peduli Lingkungan: Sikap dan tindakan yang selalu berupaya
mencegah kerusakan pada lingkungan alam di sekitarnya, dan
mengembangkan upaya-upaya untuk memperbaiki kerusakan
alam yang sudah terjadi.

Peduli Sosial: Sikap dan tindakan yang selalu ingin memberi
bantuan pada orang lain dan masyarakat yang membutuhkan.
Tanggung-jawab: Sikap dan perilaku seseorang untuk
melaksanakan tugas dan kewajibannya, yang seharusnya

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 12



Mohammad Makinuddin

dialakukan, terhadap diri sendiri, masyarakat, lingkungan (alam,
sosial dan budaya), negara dan Tuhan Yang Maha Esa.”

Jenis-Jenis Pendidikan Karakter

Dalam rangka mengklasifikasi pendidikan karakter, perlu
kiranya pembagian jenis pendidikan karakter yang selama ini dikenal
dan dilaksanakan dalam proses pendidikan yaitu:

1. Pendidikan karakter berbasis nilai dan religius, contoh manusia
mempunyai hak dalam beribadah sesuai dengan kepercayaan
dan keyakinan masing-masing.

2. Pendidikan karakter berbasis nilai budaya, contoh warga negara
Indonesia wajib mengamalkan Pancasila.

3. Pendidikan Karakter berbasis lingkungan, contoh manusia yang
mempunyai  karakter baik tidak membuang sampah
sembarangan.

4. Pendidikan karakter berbasis potensi diri, contoh sebagai calon
pendidik mempunyai kualitas sebagai guru professional.”

Madrasah dan Pendidikan Karakter

Sebagimana dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan Tentang Penguatan Pendidikan Karakter pada Satuan
Pendidikan Formal. Penguatan Pendidikan Karakter adalah gerakan
pendidikan di bawah tanggung jawab satuan pendidikan untuk
memperkuat karakter peserta didik melalui harmonisasi olah hati, olah
rasa, olah pikir, dan olah raga dengan pelibatan dan kerja sama antara
satuan pendidikan, keluarga, dan masyarakat sebagai bagian dari
Gerakan Nasional Revolusi Mental.” Maka Madrasah sebagai sub
sistem pendidikan nasional turut terlibat dalam penguatan pendidikan
karakter di Indonesia.

Lebih lanjut, Penguatan Pendidikan Karakter dilaksanakan
dengan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam pendidikan karakter
terutama meliputi nilai-nilai religius, jujur, toleran, disiplin, bekerja
keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat
kebangsaan, cinta tanah air, menghargai prestasi, komunikatif, cinta

32 Ibid.

3 Yahya Khan, Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri (Yogyakarta: Pelangi
Publishing, 2010).

3 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, “Peraturan Menteri Pendidikan Dan
Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018 Tentang Penguatan Pendidikan Karakter Pada
Satuan Pendidikan Formal” (2018).

13 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

damai, gemar membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan
bertanggung jawab.” Dan Nilai tersebut merupakan perwujudan dari
5 (lima) nilai utama yang saling berkaitan yaitu religiusitas,
nasionalisme, kemandirian, gotong royong, dan integritas yang
terintegrasi dalam kurikulum.”

Untuk mendukung penguatan karakter, Kementerian Agama
Republik menetapkan kurikulum 2013 melalui Peraturan Menteri
Agama nomo 912 tahun 2013, Peraturan tersebut kemudian
diimplentasikan dan dilaksanakan dengan sebaik mungkin. Kurikulum
tersebut memiliki karakteristik yang berbeda dengan kurikulum-
kurikulum sebelumnya. Di antara karakteristik kurikulum tersebut
adalah:

1. Mengembangkan sikap spiritual dan sosial, rasa ingin tahu,
kreativitas, kerja sama dengan kemampuan intelektual dan
psikomotorik secara seimbang.

2. Memberikan pengalaman belajar rencana ketika peserta didik
menerapkan apa yang di pelajari di sekolah ke masyarakat dalam
memanfaatkan masyarakat sebagai sumber belajar secara
seimbang.

3. Mengembangkan sikap, pengetahuan, dan ketrampilan serta
menerapkanya dalam berbagai situasi di sekolah dan
masyarakat.

4. Memberikan waktu yang cukup leluasa untuk mengembangkan
berbagai sikap pengetahuan dan ketrampilan.

5. Kompetensi dinyatakan dalam bentuk kompetensi inti kelas
yang di rinci lebih lanjut dalam kompetensi dasar mata
pelajaran.

6. Kompetensi inti kelas menjadi unsur pengorganisasi (organizing
elements) kompetensi dasar, dimana semua kompetensi dasar
dan proses pembelajaran di kembangkan untuk mencapai
kompetensi yang dinyatakan dalam kompetensi inti.

7. Kompetensi dasar di kembangkan di dasarkan pada prinsip
akumulatif saling memperkuat (Reinforced) dan memperkaya
(enriched) antar mata pelajaran dan jenjang pendidikan
(organisasi horizontal dan vertikal).”’

3 Ibid.

36 Ibid.

37 Herry Widyastono, Pengembangan Kurikulum Di Era Otonomi Daerah (Jakarta: Bumi
Aksara, 2014). 131

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 14



Mohammad Makinuddin

Karakteristik ~ tersebut jelas mengarah pada penguatan
pendidikan karakter di madrasah. Ada pengembangan sikap,
pengetahuan dan ketrampilan yang mendorong lahirnya lulusan yang
memiliki karakter cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya,
tanggung jawab, disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih
sayang, peduli, dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan
pantang menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati,
dan toleransi, cinta damai dan persatuan.

Adapun tujuan kurikulum 2013 Pendidikan Agama Islam dan
Bahasa Arab yang ditetapkan Kementerian Agama Republik
Indonesia adalah untuk mempersiapkan manusia Indonesia agar
memiliki kemampuan hidup sebagai pribadi dan warga negara yang
beriman, produktif, kreatif, inovatif dan efektif, serta mampu
berkontribusi pada kehidupan bermasyarakat, berbangsa bernegara
dan peradaban dunia.”® Tujuan kurikulum penuh akan nilai-nilai
pendidikan karakter sehingga proses pembelajaran yang dilakukan di
madrasah akan mengantar lulusan yang yang memiliki nilai-nilai
karakter tersebut dan mampu bersaing dengan insan yang hidup di era
global.

Kurikulum Pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab yang
ditetapkan Kemeterian Agama Republik Indonesia memilik Rumusan
Kompetensi Inti dengan menggunakan notasi: 1) KI-1 untuk
Kompetensi Inti sikap spiritual, 2) KI-2 untuk Kompetensi Inti sikap
sosial, 3) KI-3 untuk Kompetensi Inti pengetahuan (pemahaman
konsep), 4) KI-4 untuk kompetensi inti keterampilan. Urutan tersebut
mengacu pada urutan yang disebutkan dalam Undang-undang Sistem
Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 yang menyatakan bahwa
kompetensi terdiri dari kompetensi sikap, pengetahuan dan
keterampilan.”

Uraian kompetensi dasar yang rinci ini adalah untuk
memastikan bahwa capaian pembelajaran tidak berhenti sampai
pengetahuan saja, melainkan harus berlanjut ke keterampilan, dan
bermuara pada sikap. Melalui Kompetensi Inti, tiap mata pelajaran
ditekankan bukan hanya memuat kandungan pengetahuan saja, tetapi
juga memuat kandungan proses yang berguna bagi pembentukan

¥ Kementerian Agama Republik Indonesia, “Peraturan Menteri Agama No. 912
Tentang Kurikulum Madrasah 2013 Mata Pelajaran Pendidikan Agama Dan Bahasa
Arab” (2013).

39 Ibid.

15 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

keterampilannya. Selain itu juga memuat pesan tentang pentingnya
memahami mata pelajaran tersebut sebagai bagian dari pembentukan
sikap. Hal ini penting mengingat kompetensi pengetahuan sifatnya
dinamis karena pengetahuan masih selalu berkembang.” Uraian
tersebut sangat jelas mengarah kepada penguatan pendidikan karakter,
capaian pembelajaran tidak hanya berhubungan dengan pengetahuan
saja tetapi juga memiliki target pada penguatan sikap dan ketrampilan.

Pendidikan karakter di madrsah juga dapat dilihat dari
kompetensi lulusan, misalnya kompetensi lulusan Madrasah
Tsanawiyah memiliki sikap, pengetahuan, dan keterampilan dengan
kualifikasi sebagaimana berikut:

1. Sikap, Memiliki perilaku yang mencerminkan sikap  orang
beriman, berakhlak mulia, berilmu, percaya diri, dan bertanggung
jawab dalam berinteraksi secara efektif dengan lingkungan sosial
dan alam dalam jangkauan pergaulan dan keberadaannya.

2. Pengetahuan, Memiliki pengetahuan faktual, konseptual, dan
prosedural dalam ilmu pengetahuan, teknologi, seni, dan budaya
dengan wawasan kemanusiaan, kebangsaan, kenegaraan, dan
peradaban terkait fenomena dan kejadian yang tampak mata.

3. Ketrampilan, Memiliki kemampuan pikir dan tindak yang efektif
dan kreatif dalam ranah abstrak dan konkret sesuai dengan yang
dipelajari disekolah dan sumber lain sejenis.”

Kompetensi lulusan tersebut begitu komperhensif mengarahkan
pada penguatan pendidikan karakter di madrasah, sehingga lulusan
yang dilahirkan Madrasah Tsanawiyah memiliki karakter yang kuat
dan mampu eksis untuk melanjutkan ke jenjang berikutnya. Begitu
juga kompentensi lulusan di jenjang Madrasah Aliyah.

Kalau kita lihat penguatan karakter prespektif karakteristik
materi rumpun pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab
sebagaimana berikut:

1. Al-Qurt'an Hadis, menckankan pada kemampuan baca tulis
yang baik dan benar, memahami makna secara tekstual dan
kontekstual, serta mengamalkan kandungannya dalam
kehidupan sehari-hari.

2. Akidah Akhlak menekankan pada kemampuan memahami
keimanan dan keyakinan Islam sehingga memiliki keyakinan
yang kokoh dan mampu mempertahankan keyakinan /

40 Ibid.
4 Ibid.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 16



Mohammad Makinuddin

keimanannya serta menghayati dan mengamalkan nilai-nilai al-
asma’ al-husna. Akhlak menekankan pada pembiasaan untuk
menerapkan dan menghiasi diri akhlak terpuji (mahmudah)
dan menjauhi serta menghindari diri dari akhlak tercela
(madzmumah) dalam kehidupan sehari-hari.

3. Fikih menekankan pada pemahaman yang benar mengenai
ketentuan hukum dalam Islam serta kemampuan cara
melaksanakan ibadah dan muamalah yang benar dan baik
dalam kehidupan sehari-hari

4. Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) menekankan pada
kemampuan mengambil ibrah/ hikmah (pelajaran) dari sejarah
Islam,  meneladani  tokoh-tokoh  berprestasi, dan
mengaitkannya dengan fenomena sosial, budaya, politik,
ekonomi, iptek dan seni, dan lain-lain, untuk mengembangkan
Kebudayaan dan peradaban Islam pada masa kini dan masa
yang akan datang.

5. Bahasa Arab merupakan mata pelajaran bahasa yang
diarahkan untuk mendorong, membimbing, mengembangkan,
dan membina kemampuan serta menumbuhkan sikap positif
terhasap Bahasa Arab, baik reseptif maupun produktif.
Kemampuan reseptif yaitu kemampuan untuk memahami
pembicaraan orang lain dan memahami bacaan. Kemampuan
produktif yaitu kemampuan menggunakan bahasa sebagai alat
komunikasi baik secara lisan maupun secara tertulis.
Kemampuan berbahasa Arab serta sikap positif terhadap
bahasa Arab tersebut sangat penting dalam membantu
memahami sumber ajaran Isalam yaitu al-Qut'an dan al-
Hadis, serta kitab-kitab berbahasa Arab yang berkenaan
dengan Islam bagi peserta didik. Untuk itu, Bahasa Arab di
Madrasah dipersiapkan untuk pencapaian kompetensi dasar
berbahasa, yang mencakup empat keterampilan berbahasa
yang diajarkan secara integral, yaitu menyimak (mahaaratu al
istimaa’), berbicara  (mahaaratu  al-kalaam), membaca
(mahaaratul al Qiraa’ah), dan menulis (mahaaratu al
kitaabah).*

Gambaran detail karakteristik materi rumpun pendidikan
Agama Islam, Bahasa Arab, kelompok materi peminatan dan

4 Ibid.

17 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

pemilihan kelompok lintas peminatan menunjukkan akan adanya
keseriusan madrsah dalam menguatlan karakter peserta didik.

Penguatan karakter di madrasah akan sangat terlihat secara
detail bila melihat rincian tujuan dan ruang lingkup masing-msing
kelompok mata pelajaran ditambah dengan detail rincian kompetensi
dasar pada masing-masing kelompok mata pelajaran. Dan ditambah
lagi dengan standar proses yang meliputi perencanaan pembelajaran,
pelaksanaan pembelajaran, penilaian hasil dan proses pembelajaran
dan pengawasan proses pembelajaran.

Dengan demikian, Madrasah memiliki perhatian yang sangat
dan kesungguhan dalam melakukan penguatan pendidikan karakter.
Itu dapat dilihat dari aspek tujuan dan karakteristik kurikulum
madrsah, rumusan kompetensi, karakteristik materi dan kompetensi
lulusan.

Catatan Akhir

Madrasah sebagai sub sistem pendidikan nasional turut terlibat
dalam penguatan pendidikan karakter di Indonesia. Sehingga
memberikan sumbangsih potensial dalam melahirkan manusia yang
cinta kepada Allah dan semesta beserta isinya, tanggung jawab,
disiplin dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih sayang, peduli,
dan kerja sama, percaya diri, kreatif, kerja keras dan pantang
menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, dan
toleransi, cinta damai dan persatuan. Madrasah memiliki perhatian
yang sangat dan kesungguhan dalam melakukan penguatan
pendidikan karakter. Membentuk insan yang dapat dipercaya,
memiliki rasa hormat dan perhatian, peduli, mengerti jiwa
kewarganegaraan, meiliki ketulusan, berani, (courage), tekun
(diligence) dan integritas.

Pendidikan karakter di madrasah dapat dilihat dari berbagai
aspek diantaranya; aspek tujuan dan karakteristik kurikulum madrasah,
rumusan kompetensi, karakteristik materi dan kompetensi lulusan.

Daftar Rujukan

Althof, Wolfgang, and Marvin W Berkowitz. “Moral Education and
Character Education : Their Relationship and Roles in
Citizenship Education.” Journal of Moral Education 35, no. 4
(2006): 495-518. doi:10.1080/03057240601012204.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 18



Mohammad Makinuddin

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of
Applied Linguistics and Islamic Edncation 01, no. 01 (2017): 146—47.

Arif, Mahmud. Pendidikan Islam  Tranfirmatif. Yogyakarta: LKiS
Yogyakarta, 2008.

Daulay, Haidar Putra. Searah Pertumbuban Dan Pembarnan Pendidikan
Islam Di Indonesia. Jakarta: Kencana Media Group, 2007.

Departemen Agama. Pendidikan Islam Dan  Pendidikan Nasional,
Paradigma Barn. Jakarta: Departemen Agama RI, 2005.

Dkk, Dharma Kesuma. Pendidikan Karakter Kajian Teori Dan Praktik
Sekolah. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012.

Dkk, Zuhairini. Sejarah Pendidikan Isiam Indonesia. Jakarta: Departemen
Agama RI, 1988.

Kemendikbud. “Kamus Besar Bahasa Indonesia.” Balai Pustaka,
2012.

Kemendiknas. Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa.
Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum,
2010.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Peraturan Menteri Agama
No. 912 Tentang Kurikulum Madrasah 2013 Mata Pelajaran
Pendidikan Agama dan Bahasa Arab (2013).

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. Peraturan Menteri
Pendidikan Dan Kebudayaan Nomor 20 Tahun 2018 Tentang
Penguatan Pendidikan Karakter Pada Satuan Pendidikan Formal
(2018).

Khan, Yahya. Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri. Yogyakarta:
Pelangi Publishing, 2010.

Koesoema, Doni. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di
Zaman Global. Jakarta: Grasindo, 2007.

Kurniawan, Syamsul. Pendidikan Karakter Konsepsi & Implementasinya
Secara Terpadn Di Lingkungan Kelnarga, Sekolah, Perguruan Tinggi &
Masyarakat. Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2013.

Latif, Yudi. Intelegensia Muslim Dan Kuasa Genealogi Intelegensia Muslin
Abad Ke-20. Bandung: Mitra Wacana Media, 2005.

19 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Menyemai Pendidikan Karakter di Madrsah

Majid, Abdul, and Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Isiam.
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011.

Mukhtar, Maksum. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Logos Wacana
Imu, 2001.

Muslich, Masnur. Pendidikan Karakter: Menjawab Tantangan Krisis
Multidimensional. Jakarta: Bumi Aksara, 2011.

Nasional, Kementrian Pendidikan. Undang-Undang Sistem Pendidikan
Nasional No 20 Tahun 2003. Bandung: Fokus Media, 2009.

Nata, Abudin. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Jakarta: UIN Jakarta
Press, 2003.

Nizar, Samsul, ed. Se¢arah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarab
Pendidikan Era Rasulullah Sampai Indonesia. Jakarta: Kencana,
2008.

. Sgarah Sosial Dan Dinamika Intelektnal Pendidikan Islam Di
Nusantara. Jakarta: Kencana, 2013.

Sardiman. Interaksi Dan Motivasi Belajar Mengajar. Jakarta: Rajawali
Press, 2010.

Shaleh, Abdul Rahman. Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa 1/ isi,
Misi Dan Aksi. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008.

Steenbrink, Karel A. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3S, 1994.

Suyanto. Pendidikan Karater Teori Dan Implementasi. ]akarta: Rineka
Cipta, 2010.

Widyastono, Herry. Pengembangan Kurikulum Di Era Otonomi Daerab.
Jakarta: Bumi Aksara, 2014.

Zuchdi, Darmiyati. Pemabaman  Siswa  Tentang Karakter Bangsa
Membangun Bangsa. Jakarta: PT Remaja Rosdakarya, 2011.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 20



