
 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 02, Nomor 01, Maret 2018; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 81-110 

Abstract: This articles explains about the urgency of islamic 
education at the senior hight school. We where know own 
that moral is the most important element that must be 
carried and instilled by all humans, all religions in the world 
agree that moral is one of the universal things. Human 
goodness is not only seen from obedience in carrying out the 
commands of religion, but moral is one thing that is related 
to one another, and usually called social. Islamic is a religion 
that is very guarding the elements that are social and mutual 
respect with one another. Therefore we offer the concept of 
Islamic religious education as an alternative to the nation's 
moral decline 
Kata kunci: Islamic Education, Moral Education 

Pendahuluan 
Pendidikan merupakan salah satu wujud syukur manusia terhadap 

apa yang telah diberikan oleh Allah SWT atas karunia yang tidak 
diberikan oleh mahluk selain manusia yakni karunia yang berupa akal 
.begitu juga makna pendidikan bagi umat manusia begitu signifikan, 
terlebih dalam menopang kemajuan hidupnya secara individual 
maupun kelompok. Begitu pentingnya pendidikan bagi umat manusi 
hinggamenganjurkan manusi untuk menuntut ilmu dari lahir sampai 
ke liang lahat. Dan tidak hanya itu, dalam ruang lingkup kenegaraan, 
pendidikan menjadi tanggung jawab pemerintah dan masyarakatnya 
hingga muncul undang-undang wajib belajar yang awalnya hanya 9 
tahun menjadi 12 tahun.1 

                                                           
1 Lihat: Undang-Undang Dasar 1945 terutama pasal 31; UndangUndang Nomor 22 
Tahun 1999 tentang Otonomi Daerah; Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 
tentang Sistem Pendidikan Nasional; Undang-Undang Nomor 14 Tahun 2005 
tentang Guru dan Dosen; PP Nomor 19 Tahun 2005 tentang Standar Nasional 

mailto:Muhammadmuizzuddin84@gmail.com


 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 82 

Pendidikan adalah proses pembudayaan dan pemberdayaan 
manusia yang sedang berkembang menuju kepribadian yang mandiri 
untuk dapat membangun diri sendiri dan orang lain. Proses 
pembudayaan dan pemberdayaan berlangsung sepanjang hayat atau 
lebih kita kenal pendidikan seumur hidup (long live education), dimana 
dalam proses tersebut harus ada pendidik yang memberikan 
keteladanan dan mampu membangun kemauan, serta mengem-
bangkan potensi dan kreativitas peserta didik. Namun, prinsip 
tersebut lambat launmenggeser paradigma proses pendidikan, dari 
paradigma pengajaran ke paradigma pembelajaran. Paradigma 
pengajaran lebih menitikberatkan peran pendidik dalam 
mentransformasikan pengetahuan kepada peserta didiknya dan 
bergeser pada paradigma pembelajaran yang lebih menitik beratkan 
pada pemberian peran lebih banyak kepada peserta didik untuk 
mengembangkan potensi dan kreativitas dirinya dalam rangka 
membentuk manusia yang memiliki kekuatan spiritual keagamaan, 
berakhlak mulia, berkepribadian, memiliki kecerdasan, memeliki 
estetika, sehat jasmani dan rohani, serta keterampilan yang dibutuhkan 
bagi dirnya, masyarakat, bangsa dan negara. 

Jika memang Pendidikan adalah suatu pemberdayaan bagi umat 
manusia dalam menghadapi dinamika kehidupan baik masa kini 
maupun masa yang akan datang, maka pemahaman tentang kema-
nusiaan secara utuh merupakan keniscayaan. Sebaliknya, jika 
pengertain dan pemahaman terhadap pendidikan kurang tepat tentu 
akan melahirkan konsep dan praktik pendidikan yang juga kurang 
proporsional. Memahami manusia bukanlah pekerjaan yang mudah. 
Perbincangan tentang manusia itu sendiri juga dinamis, berkembang 
dari masa ke masa sesuai dengan perkembangan peradaban yang tak 
pernah usai.Karena pemahaman manusia yang terus berkembang 
maka pendidikan itu sendiri harus dinamis. 

                                                                                                                                   
Pendidikan; PP Nomor 48 tahun 2008 tentang Pendanaan Pendidikan; PP Nomor 
74 tahun 2008 tentang Guru; Permendiknas Nomor 22 Tahun 2006 tentang Standar 
Isi Satuan Pendidikan Dasar dan Menengah.; Permendiknas Nomor 23 Tahun 2006 
tentang Standar Kompetensi Lulusan Satuan Pendidikan Dasar dan Menengah.; 
Permendiknas Nomor 24 Tahun 2006 tentang Pelaksanaaan Permendiknas Nomor 
22 dan 23 Tahun 2006; dan Permendiknas Nomor 6 Tahun 2007 tentang 
Perubahan Permendiknas Nomor 24 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan 
Permendiknas Nomor 22 dan 23 Tahun 2006; Kepmendiknas Nomor 044/U/2002 
tentang Dewan Pendidikan dan Komite Sekolah. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 83 

Proses pendidikan harus mampu menyentuh dan mengendalikan 
berbagai aspek perkembangan manusia. Terkandung makna di sini 
bahwa melalui proses pendidikan diharapkan manusia berkembang 
kearah bagaimana dia harus menjadi dan berada. Jika pendidikan ini 
dipandang sebagai suatu upaya untuk menjadi manusia menjadi apa 
yang bias diperbuat dan bagaimana dia harus menjadi dan berada, 
maka pendidikan harus bertolak dari pemahaman tentang hakikat 
manusia. Pendidik perlu memahami manusia dalam hal aktualisasinya, 
kemungkinannnya, dan pemikirannya, bahkan memahami perubahan 
yang dapat diharapkan terjadi dalam diri manusia. 

Pendidikan bila di tinjau dari konteks kebudayaan, maka 
pendidikan dimaknai sebagai proses pembudayaan peserta didik. 
Budaya itu sendiri merupakan buah keadaban manusia. Selanjutnya 
melalui proses pendidikan, peserta didik dituntun menjadi manusia 
yang makin beradab dan berahlak. Adalah sebuah kekeliruan apabila 
peserta didik yang diberi pendidikan justru menjadi manusia yang 
tidak beradab dan tidak berakhlak. Maka, melalui pendidikan agama 
dan budaya Islami yang ada di madrasah-madrasah kiranya 
menjadikan peserta didik berilmu serta beradab dan berakhlak. 

Di Indonesia, pendidikan merupakan salah satu target utama 
pemerintah dalam kaitannya dengan pembangunan bangsa atau 
generasi penerus Negara di masa mendatang.2Konsekwensi dari 
pernyataan tersebut, telah terlihat di Indonesia banyak lembaga 
pendidikan didirikan dalam upaya mencerdaskan anak bangsa dan 
meningkatkan taraf hidup mereka.Di antara sekian banyak lembaga 
pendidikan umum yang ada di Indonesia, pendidikan agama dan 
lembaga keagamaan juga telah menyebar di berbagai daerah. 

Pendidikan nasional bertujuan untuk berkembangnya potensi 
peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa 
kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, 
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis 
serta bertanggung jawab. 

Berdasarkan fungsi dan tujuan pendidikan nasional, jelas bahwa 
pendidikan di setiap jenjang, termasuk Sekolah Menengah Pertama 
(SMP) dan Sekolah Menengah Atas (SMA) harus diselenggarakan 

                                                           
2 Dengan melihat begitu pentingnya pendidikan bagi seluruh wargan negara 
Indonesia, sehingga para pendiri bangsa telah menuangkan tentang kebijakan 
anggaran 20% dari APBN. Lihat Pasal 31 Ayat 4 UUD 1945 dan pasal 49 ayat 1 uu 
nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 84 

secara sistematis guna mencapai tujuan tersebut. Hal tersebut 
berkaitan dengan pembentukan karakter peserta didik sehingga 
mampu bersaing, beretika, bermoral, sopan santun dan berinteraksi 
dengan masyarakat. Berdasarkan penelitian di Harvard University 
Amerika Serikat,3 ternyata kesuksesan seseorang tidak ditentukan 
semata-mata oleh pengetahuan dan kemampuan teknis (hard skill) saja, 
tetapi lebih oleh kemampuan mengelola diri dan orang lain (soft skill). 
Penelitian ini mengungkapkan, kesuksesan hanya ditentukan sekitar 
20 persen oleh hard skill dan sisanya 80 persen oleh soft skill.Bahkan 
orang-orang tersukses di dunia bisa berhasil dikarenakan lebih banyak 
didukung kemampuan soft skill daripada hard skill. Hal ini 
mengisyaratkan bahwa mutu pendidikan karakter peserta didik sangat 
penting untuk ditingkatkan. 

Pendidikan agama merupakan bagian dari proses pembinaan 
mental seseorang dimulai sejak ia kecil. Semua pengalaman yang 
dilalui baik yang disadari atau tidak, ikut mempengaruhi dan menjadi 
unsur-unsur yang bergabung dalam kepribadian seseorang. Diantara 
unsur-unsur terpenting tersebut yang akan menentukan corak 
kepribadian seseorang dikemudian hari ialah nilai-nilai yang diambil 
dari lingkungan masyarakat, keluarga, dan sekolah.4  

Nilai-nilai yang dimaksud adalah nilai agama, moral dan sosial. 
Apabila dalam pengalaman waktu kecil itu banyak didapat nilai-nilai 
agama, maka kepribadiannya akan mempunyai unsur-unsur yang baik. 
Demikian sebaliknya, jika nilai-nilai yang diterimanya itu jauh dari 
agama maka unsur-unsur kepribadiannya akan jauh pula dari agama 
dan relatif mudah goncang. Karena nilai-nilai positif yang tetap dan 
tidak berubah-ubah sepanjang zaman adalah nilai-nilai agama, sedang 
nilai-nilai sosial dan moral yang didasarkan pada selain agama akan 
sering mengalami perubahan, sesuai dengan perkembangan 
masyarakat itu sendiri. Karena itulah maka mental (kepribadian) yang 
hanya terbina dari nilai-nilai sosial dan moral yang mungkin berubah 

                                                           
3 Hal ini sejalan dengan 4 pilar yang di canangkan oleh UNESCO bahwasannya 
tujuan belajar yang dilakukan oleh peserta didik harus dilandaskan pada empat pilar 
yaitu learning how to know, learning how to do, learning how to be, dan learning how to live 
together. 
4 Disarikan dari Artikel jurnal Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan: Suatu Kajian 
Kritis Tentang Etika Profesi dalam Perspektif Kritis Ki Hadjar Dewantara. Lihat dalam Tri 
Rahayu Widyaningrum “Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan: Suatu Kajian Kritis Tentang 
Etika Profesi dalam Perspektif Kritis Ki Hadjar Dewantara” dalam jurnal JIBEKA Vol 11 
No 01 Agustus 2017. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 85 

dan goyah itu, akan membawa kepada kegoncangan jiwa apabila tidak 
diimbangi dengan nilai keagamaan. 

Nilai keagamaan merupakan hal yang sangat pokok sekali 
sehingga penting untuk di ajarkan diajarkan baik didalam lingkungan 
keluarga maupun sekolah.Jika kita meruntut sejarah pendidikan agama 
diajarkan di sekolah maka kita perlu tahu bahwa pendidikan agama 
yang sekarang ini kita kenal menjadi mata pelajaran /mata kuliah 
tersenddiri ataupun integralistrik berakar pada persoalan pendidikan 
sekuler minus agama yang di kembangkan pemerintah penjajahan 
(Belanda). Penddidikan yang demikian ini dulu di nilai massyarakat 
sebagai bentuk penyelanggaraan pendidikan yang tercerabut dari akar 
budaya bangsa. Jika di ibaratkan sebuah bangunan, pendidikan telah di 
bangun di atas ruang hampa yang tidak ada apa-apa. Akhirnya 
Masyarakat Indonesia menuntut pembelajaran agama kembali di 
ajarkan. Usaha menghidupkan kembali eksisitensi pembelajaran agama 
ini menemukan momentumnya setelah terbit UU No4 Tahun 1950 
dan peraturan bersama Menteri Peendidikan dan Menteri Kebudayaan 
dengan Mentri agama tanggal 15 juli 1951 yang menjamin adanya 
pendidikan agama di sekolah negeri. Sehingga kini, model 
pembelajaran semacam ini terus berlangsung di seluruh jenis 
pendidikan, kecuali di Madrasah yang muatannya di tambah dengan 
materi keagamaan khas Madrasah, dan kecuali penddidikan 
keagamaan karena kandungan ilmu keagamaanya yang lebih luas telah 
menggantikan mata pelajaran pendidikan agama. 

Kemerosotan moral sudah sangat menghawatirkan akhir-akhir 
ini.Nilai- nilai keadilan, kejujuran, kebenaran, tolong-menolong, dan 
kasih sayang seolah sudah menjadi barang mahal. Sebaliknya, yang 
mucul adalah tindakan penyelewengan, penipuan, penindasan, saling 
menjegal, saling merugikan, adu domba, fitnah, mengambil hak-hak 
orang lain, dan perbuatan-perbuatan maksiat lainnya. 

Fenomena di atas juga mewarnai dunia pendidikan kita. Sejumlah 
pelajar dan lulusan pendidikan menunjukkan sikap yang tidak terpuji. 
Banyak pelajar dan mahasiswa yang terlibat tawuran, tindak kriminal, 
pencurian, penodongan, penyimpangan seksual, terlibat narkoba, dan 
tindak kriminal lainnya. Bahkan di kalangan pelajar pun, peristiwa 
tawuran kerap terjadi. Aksi demonstrasi yang memprotes kebijakan 
tidak cuma terjadi di kampus-kampus, tetapi juga terjadi di lingkungan 
pelajar tingkat atas bahkan pelajar tingkat sekolah dasar yang 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 86 

kadangkala diakhiri dengan tindakan kekerasan. Perbuatan tidak 
terpuji tersebut telah meresahkan masyarakat. 

Meskipun tingkah laku tidak terpuji tersebut hanya dilakukan oleh 
sebagian pelajar dan mahasiswa, tetapi tak pelak hal itu telah 
mencoreng kredibilitas dunia pendidikan saat ini. Potret buram 
pendidikan itu akhirnya makin menurunkan kepercayaan masyarakat 
terhadap dunia pendidikan. Jika keadaan demikian dibiarkan berlarut-
larut tanpa mencari solusinya maka sulit mencari alternatif yang paling 
efektif untuk membina moralitas masyarakat pada umumnya dan 
moralitas pelajar pada khususnya. 

Melalui tulisan ini, penulisakan membahas mengenai Urgensi 
Pendidikan Agama Islam di Tingkat Sekolah Menengah Sebagai 
Alternatif Pendidikan Moral Anak Bangsa. Dalam hal ini penulis akan 
menyajikah tentang kondisi pendidikan agama di lingkungan sekolah 
hingga arti pentingnya pendidikan agama disekolahdiadakan 
gunauntuk membina moral anak bangsa yang dirasa ahir-ahir ini 
semakin jauh dari ideal. 

Sejarah Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

Sebelum membahas lebih lanjut tentang Urgensi Pendidikan 
Agama Islam di Tingkat Sekolah Menengah akan lebih lengkap jika 
kita runtut sejarah masuknya pendidikan agama di sekolah formal. Jika 
melihat perspektif sejarah, Indonesia merupakan sebuah negera 
penganut ajaran islam terbesar dan yang paling unik jika dilihat dari 
segi geografis yang letaknya sangat jauh dari pusat lahirnya Islam 
(Mekkah). Meskipun Islam baru masuk ke Indonesia pada abad ke-7, 
dunia internasional sepakat bahwa Indonesia merupakan salah satu 
negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam. Hal ini 
merupakan salah satu indikator keberhasilan Pendidikan Agama Islam 
di Indonesia.  

Lembaga Pendidikan Agama Islam pertama didirikan di Indonesia 
adalah dalam bentuk pesantren.5 Dengan karakternya yang khas 
"religius oriented", pesantren telah mampu meletakkan dasar-dasar 
pendidikan keagamaan yang kuat. Para santri tidak hanya dibekali 
pemahaman tentang ajaran Islam tetapi juga kemampuan untuk 
menyebarkan dan mempertahankan Islam.  

                                                           
5 M.Sarijo, Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. (Jakarta:Dharma Bakti, 1980). 
Zamaksyari Dhofier, Tradisi Pesantren. (Jakarta: LP3ES,1982).  



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 87 

Masuknya model pendidikan sekolah membawa dampak yang 
kurang menguntungkan bagi umat Islam saat itu, yang mengarah pada 
lahirnya dikotomi ilmu agama (Islam) dan ilmu sekuler (ilmu umum 
dan ilmu sekuler Kristen). Dualisme model pendidikan yang 
konfrontatif tersebut telah mengilhami munculnya gerakan reformasi 
dalam pendidikan pada awal abad dua puluh. Gerakan reformasi 
tersebut bertujuan mengakomodasi sistem pendidikan sekolah ke 
dalam lingkungan pesantren.6 Corak model pendidikan ini dengan 
cepat menyebar tidak hanya di pelosok pulau Jawa tetapi juga di luar 
pulau Jawa. Dari situlah embrio madrasah lahir.  

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia relatif 
lebih muda dibanding pesantren. Ia lahir pada abad 20 dengan 
munculnya Madrasah Manba'ul Ulum Kerajaan Surakarta tahun 19057 
dan Sekolah Adabiyah yang didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad8 di 
Sumatera Barat tahun 1909.9 Madrasah berdiri atas inisiatif dan 
realisasi dari pembaharuan sistem pendidikan Islam yang telah ada. 
Pembaharuan tersebut, menurut Karl Sternbrink (1986), meliputi tiga 
hal, yaitu: Pertama, Usaha menyempumakan sistem pendidikan 
pesantren, Kedua. Penyesuaian dengan sistem pendidikan Barat, dan 
Ketiga Upaya menjembatani antara sistem pendidikan tradisional 
pesantren dan sistem pendidikan Barat.  

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam/Madrasah kini 
ditempatkan sebagai pendidikan sekolah dalam sistem pendidikan 
nasional. Munculnya SKB tiga menteri (Menteri Agama, Menteri 
Pendidikan dan Kebudayaan, dan Menteri dalam Negeri) menandakan 
bahwa eksistensi madrasah sudah cukup kuat beriringan dengan 
sekolah umum. Di samping itu, munculnya SKB tiga menteri tersebut 

                                                           
6 Chabib Thoha dan Muth'i, A. PBM-PAI di Sekolah: Eksistensi dan Proses Belajar 
Mengajar Pendidikan Agama Islam. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar bekerja sama dengan 
Fak. Tarbiyah lAIN Walisongo Sernarang, 1998). 
7 Hari ini, sekolah Mambaul Ulum atau PGA Surakarta, telah bermetamorfosa 
menjadi MAN 2 Surakarta lihat http://www.nu.or.id/post/read/43092/mambaul-
ulum-riwayatmu-kini 
8 Abdullah Ahmad (lahir di Padang Panjang, 1878 – meninggal di Padang, 1933 
pada umur 55 tahun) adalah seorang ulama reformis yang turut membidani lahirnya 
perguruan Sumatera Thawalib di Sumatera Barat.Ia merupakan anak dari Haji 
Ahmad, ulama Minangkabau yang juga seorang pedagang, dan seorang ibu yang 
berasal dari Bengkulu. Bersama Abdul Karim Amrullah, ia menjadi orang Indonesia 
terawal yang memperoleh gelar doktor kehormatan dari Universitas Al-Azhar, di 
Kairo, Mesir. Lihat https://id.wikipedia.org/wiki/Abdullah_Ahmad 
9 Malik Fadjar, Madrasah dan Tantangan Modernitas. (Bandung: Mizan1998). 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 88 

juga dinilai sebagai langkah positif bagi peningkatan mutu madrasah 
baik dari status, nilai ijazah maupun kurikulumnya. Di dalam salah 
satu diktum pertimbangkan SKB tersebut disebutkan perlunya 
diambil langkah-langkah untuk meningkatkan mutu pendidikan pada 
madrasah agar lulusan dari madrasah dapat melanjutkan atau pindah 
ke sekolah-sekolah umum dari sekolah dasar sampai perguruan tinggi.  

Pendidikan Agama Islam 
Ketika Al-Ghazali menyatakan bahwa jika anak menerima ajaran 

dan kebiasaan hidup yang baik, maka anak itu menjadi baik. 
Sebaliknya, jika anak itu dibiasakan melakukan perbuatan buruk dan 
dibiasakan pada hal-hal yang jahat, maka anak itu akan berakhlak 
jelek. Pentingnya pendidikan ini didasarkan pada pengalaman hidup 
Al-Ghazali sendiri, yaitu sebagai orang yang tumbuh sebagai ulama 
besar yang menguasai berbagai ilmu pengetahuan, disebabkan karena 
pendidikan.Rumusan-rumusan ini berdasarkan pada pemahaman Al-
Ghazali bahwa hidup ini bukan merupakan sesuatu hal yang 
pokok.Akherat merupakan hal yang kekal.10  

Sebagai dasar Pendidikan Agama Islam adalah Al-Qur’an dan 
Sunnah Nabi yang jadi rujukan untuk mencari, membuat dan 
mengembangkan konsep, prinsip, teori dan teknik Pendidikan Agama 
Islam. Artinya rasa dan pikiran manusia yang bergerak dalam kegiatan 
pendidikan tersebut bertolak dari keyakinan tentang benarnya Al-
Qur’an dan Sunnah Nabi.11 Saat ini, peran Pendidikan Agama Islam 
diambil alih oleh sekolah-sekolah dan madrasah.12  

    Pendidikan Agama Islam merupakan proses bimbingan dan 
pembinaan semaksimal mungkin yang diberikan kepada seseorang 
melalui ajaran Islam agar orang tersebut tumbuh dan berkembang 
sesuai tujuan yang diharapkan. Kata orang dimaksudkan untuk 
manusia, karena yang mampu melaksanakan pendidikan hanyalah 
manusia. Pendidikan Agama Islam ini dapat dilaksanakan sepanjang 
manusia telah memiliki landasan filosofis yang luas dan landasan 
ilmiah. Adapun tujuan Pendidikan Agama Islam terdiri atas tujuan 
jangka pendek dan jangka panjang. Tujuan jangka pendek berupa 

                                                           
10 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu1997) hlm. 
212. 
11 Sanusi Uwes, Visi dan Pondasi Pendidikan( Dalam Perspektif Islam),(Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu,2003)hlm. 6. 
12 Ab. HalimTamuri,et. al.,” A New Approach in Islamic Education Mosque Based Teaching 
and Learning”, Journal of Islamic and Arabic Education 4(1),2012, hlm. 1 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 89 

pengembangan potensi diri, sedangkan tujuan jangka panjang adalah 
terbentuknya kepribadian muslim yang paripurna. 

Sasaran Pendidikan Agama Islam adalah penguatan peserta didik 
Muslim dengan pondasi dasar Islam.13  Rekomendasi the First World 
Conference on Muslim Education bahwa14 pendidikan akan membantu 
dalam keseimbangan pertumbuhan atas kepribadian yang utuh melalui 
pelatihan spiritual, kecerdasan, dan rasionalitas pribadi, perasaan-
perasaan dan kepekaan tubuh. 

Konsepsi pendidikan model Islam. tidak hanya melihat bahwa 
pendidikan itu sebagai upaya “mencerdaskan” semata (pendidikan 
intelek, kecerdasan), melainkan sejalan dengan konsepsi Islam tentang 
manusia dan hakekat eksistensinya. Selanjutnya dikatakan bahwa 
ajaran-ajaran Islam banyak yang relevan dengan prinsip-prinsip 
“kependidikan”.15  

Secara deduktif misalnya, dari ayat-ayat Al- Qur’an dan Hadits 
dapat ditarik berbagai benang merah yang menempatkan manusia 
pada posisi penting (sentral) dan relevan dengan pendidikan 
diantaranya ialah manusia itu makhluk berakal, makhluk yang dapat 
belajar dan dididik serta dapat membaca, makhluk wicara dan mampu 
mengkomunikasikan ide-idenya, dan makhluk yang dapat berhitung16. 

    Pendidikan Agama Islam harus diarahkan untuk berfungsi 
merealisasi tipe kepribadian taqwa, sehingga hal itu dapat sekaligus 
menjadi standar evaluasi dalam mengukur berhasil tidaknya suatu 
upaya pendidikan yang mengacu pada lima sikap dasar. Adapun 
kelima sikap dasar tersebut adalah: meyakini, mengikrarkan dengan 
lisan, berfikrah Islam, pikiran dan pengamalan secara Islami, dan  
amar ma’ruf nahi mungkar.17  

Pendidikan Agama Islam berfungsi untuk menjaga dan 
menumbuhkembangkan iman anak. Materi dan kurikulum Pendidikan 
Agama Islam harus berdasarkan wawasan materi yang dapat 
menumbuhkembangkan potensi iman anak, bukan mengerosi iman. 

                                                           
13  Hasan Madmarn, “The Strategy of Islamic Education in Southern Thailand : The 
Kitab Jawi and Islamic Heritage”, The Journal of Sophie Asian Studies No 
27,2009,hlm.37. 
14 Nasar Meer, “Muslim Schools in Britain: Challenging mobilisations or logical 
development?”, Asia Pacific Journal, Vol.27,No 1,(March 2007),hlm.55. 
15 Syafii Maarif, et. al., Pendidikan Islam di Indonesia, (Tiara Wacana: Yogyakarta,1991), 
hlm.29. 
16 Ibid. 
17 Ibid.,hlm.59-60. 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 90 

Potensi adalah fitroh, ruh, kemauan bebas, dan akal manusia.Potensi 
yang dimiliki oleh anak harus mendapatkan kesempatan untuk 
dikembangkan. Pengembangan itu bisa berupa pemeliharaan dan 
penjagaan potensi tersebut.18 Pendidikan Agama Islam terlibat dalam 
semua kegiatan individu dalam hal fisik, mental, psikologi, spiritual, 
dan mencoba menemukan keseimbangan antara kekuatan dan 
kelemahan seseorang.19  

Tujuan Pendidikan Agama Islam tidak terlepas tujuan hidup 
manusia dalam Islam; yaitu menciptakan pribadi- pribadi hamba Allah 
yang selalu bertaqwa kepadaNya dan dapat mencapai kehidupan yang 
berbahagia dunia dan akherat. Dalam konteks sosial-masyarakat, 
bangsa dan negara, maka pribadi yang bertaqwa menjadi rohmatan li 
al- alamin, baik dalam skala kecil maupun besar. Realisasi penguasaan 
anak didik dalam berbagai aspeknya: perasaan, kemauan, intuisi, 
ketrampilan atau dengan istilah lain, kognitif, afektif dan 
psikomotorik. Lebih terperinci dengan materi, metode dan sistem 
evaluasi yang disebut kurikulum, yang selanjutnya diperinci ke dalam 
silabus.20 Bahwa kurikulum dalam dunia pendidikan Islam merupakan 

karir masa depan siswa.
21

  

Proses Pendidikan Islam 
Pendidikan Islam adalah suatu upaya atau proses, pencarian, 

pembentukan, dan pengembangan sikap dan perilaku untuk mencari, 
mengembangkan, memelihara, serta menggunakan ilmu dan perangkat 
teknologi atau ketrampilan demi kepentingan manusia sesuai dengan 
ajaran Islam. Oleh karena itu, pada hakekatnya, proses pendidikan 
Islam merupakan proses pelestarian dan penyempurnaan kultur Islam 
yang selalu berkembang dalam suatu proses transformasi budaya yang 
berkesinambungan di atas konstata wahyu yang merupakan nilai 

                                                           
18 Mansur Isna, Diskursus Pendidikan Islam, (Yogyakarta:Global Pustaka Utama,2001), 
hlm. 157- 158. 
19 Sobhi Rayan, “Islamic Philosophy of Education”, International Journal of Humanities 
and Social Science, Vol.2 No.19 (Special Issue-October,2012), hlm. 150. 
20 Azyumardi Azra, Praktek Pendidikan Islam: Akselerasi Perkembangan dan Tantangan 
Perubahan”, dalam Kusmana & JM Muslimin (ed.).,Paradigma Baru Pendidikan Retropeksi 
dan Proyeksi Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: PIC UIN Jakarta,2008), 
hlm.64-65. 
21 Rosnani Hashim, et.al.,“Traditional Islamic Education in Asia and Afrika: A 
Comparative Study of Malayasia’s Pondok, Indonesia’s Pesantren and Nigeria’s Traditional 
Madrasah”,World Journal of Islamic History and Civilization, 1 (2): 94-107,201, (ISSN 
2225- 0883 @ IDOSI Publications,2011),hlm.95. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 91 

universal. Agar proses pendidikan Islam dapat berjalan secara 

konsisten dan efektif ada beberapa hal yang harus diperhatikan, yaitu: 
Pertama, Kedudukan bahan pelajaran, khususnya ilmu dan teknologi 
dalam perespektif Islam atau epistemologi ilmu Islami. Merupakan 
suatu keharusan untuk menjadikan bahan pelajaran itu sebagai 
komponen pendidikan yang pembentukannya dilakukan secara 
bertahap. Di samping itu diupayakan pula aplikasi ilmu keislaman 
dalam kehidupan masyarakat, sehingga pilihan atau spesialisasi ilmu-
ilmu Islami atau ilmu-ilmu keislaman (ulumuddin) merupakan tawaran 

program yang dapat diadakan di pesantren, madrasah, dan sekolah 
umum.  

Kedua, Tenaga pendidik yang berkualitas dalam bidang ilmu yang 
menjadi spesialisasinya dan bidang metodologi pendidikan secara 
profesional. Pengadaan tenaga pendidik, sebelum diperoleh melalui 
hasil sistem pendidikan Islam tersebut dibentuk dengan sistem 
pelatihan berikut: (1) Preservice yang pesertanya adalah tenaga ahli ilmu 
umum yang dilengkapi ilmu agama dan ahli ilmu agama yang 
dilengkapi dengan ilmu umum secara integral. (2) Inservice untuk 
mereka yang sudah terlibat dalam kegiatan pendidikan tersebut sesuai 
dengan prinsip pendekatan integratif. (3) Onservice, untuk mereka yang 
sudah terlibat dalam pendidikan tersebut dengan kegiatan supervisi 
dan bimbingan dengan prinsip sama dengan 1 dan 2. 

Ketiga, Administrasi, berupa penunjang proses yang dijalankan 
dengan suatu sistem mekanisme yang menjamin berfungsinya sebagai 
sarana tindak lanjut pendidikan akademik serta sumber data dan 
informasi.  

Pembelajaran dijalankan dengan mengikuti prinsip seleksi, gradasi 
dan evaluasi yang ketat. Artinya penyusunan bahan ajar, metodologi 
dan evaluasi dilakukan sesuai dengan tujuan umum (yaitu 
terbentuknya manusia muttaqin), tujuan kelembagaan, serta tujuan 
proses pendidikan dalam keseluruhan maupun secara khusus yang 
setiap periode waktu tertentu selalu ditinjau kembali dan direvisi 
sesuai dengan perkembangan yang terjadi di dalam masyarakat 
maupun perkembangan yang diinginkan terjadi dalam masyarakat. 
Sedangkan evaluasi keberhasilan peserta didik hendaknya meliputi: (1) 
aspek kognitif (ilmu); (2) aspek profesional (psikomotor), yaitu 
kemampuan untuk mengaplikasikan atau menggunakan ilmu, 
teknologi, dan ketrampilan dalam tugasnya; (3) aspek kreativitas, yaitu 
kemampuan untuk mengembangkan sesuatu lebih jauh dari apa yang 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 92 

dia peroleh; (4) aspek kepribadian yang utuh sebagai hamba Allah, 
warga negara, anggota masyarakat, serta anggota keluarga yang 
beriman dan bertakwa.22  

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Dalam perspektif Islam, mengemban amanat sebagai guru bukan 

terbatas pada pekerjaan atau jabatan seseorang, melainkan memiliki 
dimensi nilai yang lebih luas dan agung, yaitu tugas ketuhanan, 
kerasulan dan kemanusiaan. Tugas ketuhanan karena mendidik 
merupakan sifat “fungsional” Allah (sifat rububiyah) sebagai “rabb” 
yaitu sebagai “guru” bagi semua makhluk. Allah mengajar semua 
makhluk-Nya lewat tanda-tanda alam, dengan menurunkan wahyu, 
mengutus Rasul-Nya dan lewat hamba-hamba-Nya yang beriman 
untuk mendidik. Dalam lembaga sekolah tugas utama guru adalah 
mendidik dan mengajar.23 Berkaitan dengan guru secara sentral, ini 
adalah fenomena yang dikenal sebagai ‘mencari ilmu’ (thalabul ‘ilm).24  

Bagi guru mata pelajaran, kurikulum dapat menjadi pedoman 
dalam melaksanakan pembelajaran di kelas. Kurikulum sebagai 
pedoman guru dalam usaha pembelajaran. Pembelajaran adalah suatu 
proses interaksi antara guru dan peserta didik yang berisi berbagai 
kegiatan yang bertujuan agar terjadi proses belajar (perubahan tingkah 
laku) pada diri peserta didik.25  

Keberadaan Pendidikan Agama mendapatkan jaminan hukum 
yang kuat di Indonesia. Kebijakan pemerintah Indonesia dalam 
Pendidikan Agama di Sekolah-sekolah penerapannya segera setelah 
deklarasi kemerdekaan.26 Lebih lanjut didalam pasal 3 Undang-undang 
Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003. Tujuan pendi-
dikan adalah untuk mengembangkan potensi peserta didik agar 
menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang 

                                                           
22 Jusuf Amir Feisal, Reorientasi Pendidikan Islam, ( Jakarta: Gema Insani Press, 1995), 
96-97. 
23 Marno & M. Idris, Strategi dan Metode Pengajaran, Menciptakan Ketrampilan Mengajar 
yang Efektif dan Edukatif, (Yogyakarta:Ar-Ruzz,2010),hlm.19-20 
24 Fazlur Rahman, Islam,terj.Mohammad, Ahsin( Bandung,Pustaka,1984),hlm.270. 
25 Zarnal Arifin Ahmad, Perencanaan Pembelajaran Dari Desain Sampai Implementasi, 
(Yogyakarta: PT. Pustaka Insani Madani, 2012), hlm.12. 
26 Zainal Abidin Bagir & Abdullah, Iwan,” The Development and Role of Religious Studies: 
Some Indonesian Reflections”, dalam (Ahmad, Kamaruzzaman Bustaman & Jory, 
Patrick,Editors: Islamic Studies and Islamic Education in Contemporary Southeast 
Asia,(Malaysia, Kuala Lumpur: Yayasan Ilmuwan, 2011).hlm.61. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 93 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, 
dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab. 

Konsekuensi logis yang diterima oleh para guru adalah menyusun 
dan mengembangkan silabus berdasarkan Standar Isi dan Standar 
Kompetensi Lulusan.27 Tahapan berikutnya adalah bahwa para guru 
menjabarkan silabus yang telah disusun ke dalam Rencana 
Pelaksanaan Pembelajaran (RPP). Dalam rangka penyusunan RPP, 
para guru mengacu pada Standar Proses sesuai Permendiknas No. 41 
Tahun 2007. 

Kegiatan Pembelajaran terdiri dari 3 (tiga) tahapan yaitu 
pendahuluan, inti dan penutup. Kegiatan pendahuluan merupakan 
kegiatan awal dalam suatu pertemuan pembelajaran yang ditujukan 
untuk membangkitkan motivasi dan memfokuskan perhatian peserta 
didik untuk berpartisipasi aktif dalam proses pembelajaran. Kegiatan 
inti merupakan proses pembelajaran untuk mencapai KD. 

Kegiatan pembelajaran dilakukan secara interaktif, inspiratif, 
menyenangkan, menantang, motivasi peserta didik untuk berpar-
tisipasi aktif, serta memberikan ruang yang cukup bagi prakarsa, 
kreativitas, dan kemandirian sesuai dengan bakat peserta didik. 
Kegiatan ini dilakukan secara sistematis dan sistemik melalui proses 
eksplorasi, elaborasi, dan konfirmasi. Penutup merupakan kegiatan 
yang dilakukan untuk mengakhiri aktivitas pembelajaran yang dapat 
dilakukan dalam bentuk rangkuman atau kesimpulan, penilaian dan 
refleksi, umpan balik, dan tindak lanjut. 

Masing - masing Mata Pelajaran memiliki karakteristik yang 
berbeda satu dengan yang lain. Mata pelajaran PAI juga memiliki latar 
belakang, tujuan, dan ruang lingkup yang berbeda.Ketiga hal tadi 
tertuang dalam Standar Isi. Para guru diharapkan memahami 
ketiganya sebelum membuat RPP dan akhirnya melaksanakan proses 
pembelajaran di kelas. 

Problema utama Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah umum 
tidak hanya pada kerangka konsep kurikulum ideal yang tertulis 
(written curriculum) melainkan justru berkaitan dengan implementasi 
kurikulum formal dalam proses pembelajaran yang efektif yakni 
persoalan metode pembelajaran oleh guru.Pembelajaran dalam PAI 
juga harus dilakukan dengan pendekatan dan metode yang 
memberikan pencerahan, partisipatif dan kreatif.Mata pelajaran PAI 
memiliki latar belakang, tujuan, dan ruang lingkup yang khusus. Oleh 

                                                           
27 Lihat Permendiknas No. 22 Tahun 2006 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 94 

karena itu, nilai-nilai yang ada dalam Islam harus diintegrasikan dalam 
proses pembelajaran. Proses pengelompokan peserta didik dalam 
mengerjakan tugas kelompok, disesuaikan dengan kaidah-kaidah 
Islam. Hal yang sama juga diberlakukan dalam pemberian tugas-tugas 
individu, karena tidak semua individu memiliki tugas yang sama dalam 
Islam. Dengan demikian, materi pembelajaran dikaji bersama dengan 

cara-cara yang sesuai dengan norma-norma dan nilai-nilai keislaman. 

Pendidikan Moral 
Ada beberapa term yang sering dipakai untuk mendiskripsikan 

sesuatu yang berkaitan dengan perilaku manusia. Term itu antara lain 
adalah etika, moral, akhlak, adab, dan susila. Term-term tersebut 
seringkali menimbulkan salah paham dalam penggunaannya. Oleh 
karena itu perlu adanya penegasan terhadap perbedaan-perbedaan 
tersebut, utamanya terhadap term yang lazim dipakai, seperti etika, 
moral dan akhlak. 

Istilah etika berasal dari bahasa Yunani, Ethos dalam bentuk 
tunggal yang berarti adat, dalam bentuk jamak adalah ta etha artinya 
adat kebiasaan.28 Sedangkan etika menurut Burhanuddin Salam adalah 
sebuah refleksi kritis dan rasional mengenai nilai dan norma moral 
yang menentukan dan terwujud dalam sikap dan pola perilaku hidup 
manusia, baik secara pribadi maupun sebagai kelompok.29 Dengan 
demikian, etika adalah ilmu tentang baik dan buruk, dan memiliki 
kmponen-komponen dasar, menjadi pedoman bagi seseorang atau 
suatu kelompok dalam dalam mengatur tingkah laku, etika juga 
kumpulan asas atau nilai moral. 

Moral berasal dari kata mores (latin), yang berasal dari kata mos 
yang berarti kesusilaan, tabiat atau kelakuan. Moral dengan demikian 
dapat diartikan sebagai ajaran kesusilaan. Moralitas berarti hal 
mengenai kesusilaan.30 Halstead menyebutkan bahwa moralitas dalam 
Islam umumnya dipahami sebagai daftar aturan, kewajiban dan 
tanggung jawab yang diturunkan dari al-Qur’an dan al-Hadits. 
Perilaku etis dalam Islam tidak diekspresikan dalam terminologi dalil 
hukum, akan tetapi lebih diekspresikan sebagai perintah dan tindakan 
suci. Al-Qur’an itu sendiri adalah sebuah kitab yang berisi nasehat 

                                                           
28 Bertens, Etika, (Jakarta: Gramedia Media Utama, 2007), 4. 
29 Salam, Etika Individual: Pola Dasar Filsafat Moral, ( Jakarta: Rineka Cipta, 1997), 1. 
30 Salam, Etika Sosial: Asas Moral dalam Kehidupan Manusia,( Jakarta: Rineka Cipta, 
2002), 2. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 95 

moral. Dalam Islam ada dua konsep yang berkaitan dengan istilah 
moral. Pertama, Akhlak, yang biasanya diterjemahkan dengan etika 
atau nilai moral. Kedua, Adab, yang mengkombinasikan dua 
pengertian yang berbeda; pertama, berkaitan dengan kesopanan, 
etiket, budaya, kehalusan budi bahasa, dan sifat-sifat yang baik. 
Kedua, bermakna moralitas dan nilai. Dengan demikian, moral adalah 
budi pekerti atau akhlak yang berisi ajaran tentang kesusilaan.31  

Hubungan antara Moral dan Agama 
Agama mempunyai hubungan erat dengan moral. Dalam praktek 

sehari-hari, motivasi kita yang terpenting dan terkuat bagi perilaku 
moral adalah agama. Atas pertanyaan “mengapa perbuatan ini atau itu 
tidak boleh dilakukan”, hampir selalu diberikan jawaban spontan 
“karena agama melarang” atau “karena hal itu bertentangan dengan 
kehendak Tuhan”. Contoh konkrit adalah masalah moral yang aktual 
seperti hubungan seksualitas sebelum perkawinan dan masalah moral 
lain mengenai seksualitas. Menghadapi masalah-masalah itu, banyak 
orang mengambil sikap “aku ini orang beragama dan agamaku 
melarang perbuatan itu; aku akan merasa berdosa, bila melakukan hal 
serupa itu”. Dengan itu masalahnya sudah selesai. Cara bagaimana kita 
harus hidup, memang biasanya kita tentukan berdasarkan keyakinan 
keagamaan.32 

Setiap agama mengandung suatu ajaran moral yang menjadi 
pegangan bagi perilaku para penganutnya. Jika kita membandingkan 
pelbagai agama, ajaran moralnya barangkali sedikit berbeda, tetapi 
secara menyeluruh perbedaannya tidak terlalu besar. Boleh dibilang, 
ajaran moral yang terkandung dalam suatu agama meliputi dua macam 
aturan. Di satu pihak cukup banyak aturan berbicara, kadang-kadang 
dengan cara agak mendetail, tentang makanan yang haram, puasa, 
ibadat dan sebagainya. Terutama aturan seperti itulah yang sering 
berbeda dalam agama yang berlainan-lainan, tetapi konsekwensinya 
tidak besar karena aturan-aturan itu hanya menyangkut kalangan 
intern agama tersebut. Di lain pihak ada aturan etis lebih umum yang 
melampaui kepentingan salah satu agama saja, seperti jangan 
membunuh, jangan berdusta, jangan berzina, jangan mencuri. Dalam 
tradisi Yahudi-Kristiani aturan-aturan etis lebih umum ini 

                                                           
31 Halstead, “Islamic Values: A Distinctive Framework For Moral Education?.Journal 
of Moral Education. Vol. 36, No. 3 Septemebr 2007, 284-285.  
32 Bertens, Etika, …, 35. 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 96 

dikumpulkan dalam apa yang disebut “dekalog” atau “sepuluh 
perintah Allah” (The Ten Commandement). Tidak bisa diragukan, 
peraturan etis jenis kedua ini paling penting dan diterima oleh semua 
agama, maka pandangan moral yang dianut oleh agama-agama besar 
pada dasarnya sama. Kita lihat, di bidang moral kesepakatan antar 
agama jauh lebih mudah tercapai dari pada di bidang dogmatik.33  

Mengapa ajaran moral dalam suatu agama dianggap begitu 
penting? Karena ajaran itu berasal dari Tuhan dan mengungkapkan 
kehendak Tuhan. Dengan kata lain dasarnya adalah wahyu. “sepuluh 
perintah Allah”, misalnya disampaikan oleh Yahweh kepada Musa, 
tergoreskan atas dua batu loh (Kitab Keluaran 31:38). Ajaran moral 
itu diterima karena alasan keimanan. Namun demikian, nilai-nilai dan 
norma-norma moral tidak secara eksklusif diterima karena alasan 
keagamaan. Ada juga alasan-alasan lebih umum untuk menerima 
aturan-aturan moral; alasan-alasan rasional, katakan saja. Kita bisa 
menunjukkan juga alasan-alasan rasional untuk menerima aturan 
seperti jangan membunuh, jangan berdusta dan lain sebagainya. Dan 
dalam etika filosofis atau filsafat moral justru diusahakan untuk 
menggali alasan-alasan rasional untuk nilai-nilai dan norma-norma 
yang kita pakai sebagai pegangan bagi perilaku moral kita. Berbeda 
dengan agama, filsafat memilih titik tolaknya dalam rasio dan untuk 
selanjutnya juga mendasarkan diri hanya atas rasio. Filsafat hanya 
menerima argumen-argumen, artinya alasan-alasan logis yang dapat 
dimengerti dan disetujui oleh semua orang. Ia menghindari setiap 
unsur non-rasional yang meloloskan diri dari pemeriksaan oleh rasio. 
Sedangkan keimanan justru tidak terbuka untuk pemeriksaan rasional. 
Kebenaran iman tidak dibuktikan, melainkan dipercaya. Kebenaran-
nya tidak diterima karena dimengerti, melainkan karena terjamin oleh 
asal-usul Ilahi atau wahyu.34  

Pendidikan Agamasebagai Harapan 
Ada dua istilah yang hampir sama dan sering digunakan dalam 

dunia pendidikan, yaitu: Paedagogik dan paedagogiek. Paedagogie 
berarti pendidikan sedangkan paedagogik artinya ilmu pendidikan. 
Paedagogiek atau ilmu pengetahuan ialah yang menyelidiki, 
merenungkan tentang gejala-gejala perbuatan mendidik.Istilah ini 
berasal dari kata Paedagogia (Yunani) berarti pergaulan dengan anak-

                                                           
33 Bertens, Etika, …, 36. 
34 Bertens, Etika, …, 37. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 97 

anak. Sedangkan yang sering digunakan istilah paedagogog, yaitu 
seorang pelayan (bujang) pada zaman Yunani Kuno yang 
pekerjaannya mengantar dan menjemput anak-anak ke dan dari 
sekolah.Paedagogos berasal dari kata paedos (anak) dan agoge (saya 
mem-bimbing, memimpin).35  

Dalam definisi maha luas pendidikan adalah hidup.Pendidikan 
adalah segala pengalaman yang berlangsung dalam segala lingkungan 
dan sepanjang hidup. Pendidikan adalah segala situasi hidup yang 
mempengaruhi pertumbuhan individu. Definisi sempit pendidikan 
adalah sekolah. Pendidikan adalah pengajaran yang diselenggarakan di 
sekolah sebagai lembaga pendidikan formal.36 Definisi alternatif atau 
luas terbatas pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan oleh 
keluarga, masyarakat, dan pemerintah, melalui kegiatan bimbingan, 
pengajaran, dan latihan, yang berlangsung di sekolah dan luar sekolah 
sepanjang hayat, untuk mempersiapkan peserta didik agar dapat 
memainkan peranan dalam berbagai ling-kungan hidup secara tepat di 
masa yang akan datang.37  

Ki Hajar Dewantara, tokoh pendidikan nasional, merumuskan 
hakekat pendidikan sebagai usaha orang tua bagi anak-anak dengan 
maksud untuk menyokong ke-majuan hidupnya dalam arti 
memperbaiki tumbuhnya kekuatan rohani dan jasmani yang ada pada 
anak-anak. Pendidikan juga dimaksudkan untuk menuntun segala ke-
kuatan yang ada agar masyarakat mencapai keselamatan dan kebaha-
giaan yang setinggi-tingginya.38  

Zuhairini mengutip pendapat John S. Brubacher mengemu-kakan 
bahwa pendidikan diartikan sebagai proses timbal balik dari setiap 
pribadi manusia dan penyesuaian dirinya dengan alam, dengan teman, 
dan dengan alam semesta.39 Pendidikan merupakan pula perkem-
bangan yang terorganisasi dan kelengkapan dari semua potensi-
potensi manusia, moral, intelektual dan jasmani (fisik), oleh dan untuk 
kepribadian individunya dan kegunaan masyarakatnya yang 

                                                           
35 M.Ngalim Purwanto ,Ilmu Pendidikan-Teoritis dan Praktis. (Bandung: Remaja 
Karya.1985). H.1 
36 Redja Mudyahadjo, Pengantar Pendidikan : Sebuah Studi Awal Tentang Dasar-Dasar 
Pendidikan pada Umumnya dan Pendidikan di Indonesia. (Jakarta: Radja Grafindo 
Persada, 2001). H. 3-6 
37 Ibid. H 11 
38 Darmaningtyas.Pendidikan Pada dan Setelah Krisis (Evaluasi Pendidikan di Masa Krisis). 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999). H. 4 
39 Zuhairini, dkk.Filsafat Pendidikan Islam.(Jakarta: Bumi Aksara.1992). H. 150 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 98 

diharapkan demi menghimpun semua aktivitas tersebut bagi tujuan 
hidupnya (tujuan terakhir). 

Sementara itu Al-Ghazali seperti yang dikutip oleh Abidin Ibnu 
Rusn dalam bukunya Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan 
merumuskan pendidikan adalah proses memanusiakan manusia sejak 
masa kejadiannya sampai akhir hayatnya melalui berbagai ilmu 
pengetahun yang disampaikan dalam bentuk pengajaran secara 
bertahap, dimana proses pengajaran itu menjadi tanggungjawab orang 
tua dan masyarakat menu-ju pendekatan diri kepada Allah sehingga 
menjadi manusia sempurna (Ibnu Rusn, 1998). 

Dari beberapa pendapat di atas tentang pendidikan dapatlah 
dimengerti bahwa pendidikan meliputi semua perbuatan atau usaha 
dari generasi tua untuk mengalihkan (melimpahkan) pengetahuannya, 
pengalamannya, kecakapan serta ketrampilannya kepada generasi 
muda, sebagai usaha untuk menyiapkan mereka agar dapat memenuhi 
fungsi hidupnya baik jasmaniah maupun rohaniah. 

Pendidikan juga merupakan salah satu usaha mengembangkan 
moral anak yang mencakup dua proses sengaja dan tidak sengaja. 
Dalam hal ini ada empat pilar pendidikan UNESCO (Delor, 1997) 
yang dapat dijadikan pedoman dalam mendidik moral; meliputi 
learning to know (belajar mengetahui), learning to do (belajar berbuat), 
learning to be (belajar menjadi diri sendiri) dan learning live together (belajar 
hidup bersama) merupakan pijakan yang kuat bagi orang tua untuk 
mengajarkan dan mendidik moral anak. Dari empat pilar pendidikan 
tersebut maka pendidik memiliki peran penting sebaga berikuti: (1) 
mem-perluas wawasan pengetahuan anak tentang nilai-nilai, sehingga 
mereka dapat memberikan alasan-alasan moral (moral reasoning) yang 
tepat sebelum mereka mewujudkannya dalam tindakan; (2) 
membimbing anak agar terampil melakukan suatu tindakan dari apa 
yang diyakininya sebagai nilai kebenaran, kebaikan dan keindahan; (3) 
mengarahkan anak agar memiliki sifat-sifat baik yang melekat, agar 
konsistensi, intensitas, dan frekuensi dalam melakukan hal-hal yang 
terpuji menjadi satu kebiasaan sebagai wujud adanya internalisasi nilai 
moral; (4) membimbing anak untuk selalu harmonis dengan 
lingkungannya, karena sebagai bagian dari masyarkaat mereka hidup 
selalu bersinggungan dengan orang lain. Oleh karena itu, untuk 
menjaga keharmonisan itu anak perlu dibiasakan untuk menampilkan 
perilaku-perilaku yang baik dan benar, sehingga dapat hidup bahagia 
bersama dengan orang yang lain tanpa merugikan. 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 99 

Sejalan dengan penentuan prioritas pembangunan, lebih-lebih 
pada bidang material dalam rangka menyesuaikan diri dengan 
kemajuan teknologi, maka ada pema-haman yang keliru tentang 
pendidikan, yaitu menjejalkan ilmu pengetahuan yang berhubungan 
dengan bidang material itu sebanyak-banyaknya kepada anak. 
Kecenderungan ini sebenarnya bertujuan baik tetapi bahan-bahan 
yang diberikan umumnya bersifat ekstren dari inti kepribadian 
manusia, sehingga pendidikan yang diberikan hanyalah bersifat 
pengajaran yakni usaha mengembangkan intelektualitas manusia. 

Kegagalan pendidikan nasional itu disebabkan oleh penerapan 
konsep pen-didikan yang sedikit banyak telah mengabaikan 
pendidikan watak dan kemampuan bernalar atau dengan kata lain 
telah mengabaikan pendidikan moral. Pendidikan seharusnya tidak 
saja mengedepankan aspek kognisi atau mengejar target kurikulum 
yang bermuatan materi-materi “kognitif”, tetapi diarahkan untuk 
membangun watak bangsa dan “moral feeling”. Peserta didik 
diarahkan untuk mampu memadukan akal dan perasaan untuk 
menimbang baik dan buruk suatu perbuatan sehingga peserta didik 
akan cenderung untuk berbuat baik, bermoral mulia, disertai 
kemampuan untuk berinovasi, kreatif, produktif, dan mandiri. 

Pendidikan nasional tidak akan berarti apa-apa kalau hanya dapat 
melahirkan orang-orang yang pintar, tetapi rakus dan tamak. 
Penumbuhan cipta, rasa dan karsa yang optimal merupakan condition 
sine quanon 40 (syarat mutlak) bagi keberhasilan anak dimasa depan, 
karena sosok manusia di masa depan adalah sosok yang profesional, 
kompetitif, interdisipliner dan berbudaya. 

Oleh karena itu pendidikan harus diarahkan untuk membangun 
kesadaran kritis peserta didik tentang berbagai hal, termasuk nilai-nilai 
moral, hak asasi manusia, kebenaran, keadilan, dan kejujuran. Dengan 
demikian, peserta didik akan menyadari bahwa menyontek, tawuran, 
dan menganiaya orang lain itu tidak baik. 

Selama ini pendidikan di Indonesia cenderung hanya memberikan 
sebuah pengertian saja kepada peserta didik, tanpa bisa memfasilitasi 
pembentukan watak.Tidak dapat dipungkiri bahwa pendidikan di 
Indonesia terlalu didominasi oleh lingkaran kognitif. Konsep-konsep, 

                                                           
40 Suatu kejadian yang merupakan akibat biasanya ditimbulkan oleh beberapa 
peristiwa atau keadaan atau faktor yang satu sama lainnya merupakan suatu 
rangkaian yang berhubungan. Untuk mempermudah penguraian ajaran sebab – 
akibat 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 100 

norma-norma, dan nilai agama serta adat isitiadat banyak dibaca dan 
dihapalkan saja, tetapi sedikit sekali terefleksi untuk direnungi apa 
sesungguhnya isi dan maknanya yang terkandung di dalamnya 
sehingga pengimple-mentasiannya dalam kehidupan sangat jauh. 
Tujuan pendidikan nasional pada dasarnya menekankan pada sistem 
nilai namun implementasi kurikulum di sekolah belum dapat 
mengakomodasi tujuan pendidikan nasional sebagaimana yang 
dikehendaki. 

Apabila implementasi sistem pendidikan tetap dibiarkan seperti 
itu, para peserta didik yang kelak menjadi pemimpin dan pewaris 
bangsa ini hanya mampu membuat pidato-pidato atau rencana-
rencana yang hanya enak didengar tanpa mampu mengimplemen-
tasikannya.Nilai moral hanya sebatas imperatif saja yang tidak 
menyentuh pergulatan manusia sehari-hari. Mereka tidak akan mampu 
memadukan akal dan perasaan untuk menimbang baik dan buruk 
suatu perbuatan atau keputusan yang akan diambil. Mereka cenderung 
akan banyak bergantung pada pendapat orang lain tanpa mampu 
menyaringnya terlebih dahulu sehingga mereka tidak akan mampu 
mandiri. 

Agenda pendidikan masa depan harus mulai mengutamakan 
pendidikan yang mampu menciptakan manusia bermoral, yaitu 
manusia yang mampu menggunakan akal dan perasaan untuk 
menimbang baik dan buruknya sesuatu dengan berlandaskan nilai-
nilai luhur, norma-norma agama, dan adat-istiadat dalam 
kehidupannya. Manusia yang mampu untuk berbuat baik, bermoral, 
disertai kemampuan untuk berinovasi, kreatif, produktif, dan mandiri. 
Apabila peserta didik Indonesia telah bermoral, maka mereka akan 
mampu mengikis ketamakan, kekasaran, kebrutalan, keangkuhan, dan 
ketergantungan pada orang lain. Anak-anak masa depan akan lebih 
beradab, bermoral dan terpuji sehingga mereka akan menjadikan 
manusia yang berdedikasi bagi kehidupan masyarakat, bangsa dan 
negara. 

Mengingat pentingnya penanaman moral bagi peserta didik, ada 
beberapa usulan agenda pendidikan bermuatan moral yang harus 
segera direalisasikan: Pendidikan harus berdasarkan nilai-nilai agama, 
budaya, dan adat istiadat bangsa yang bernilai luhur. Nilai-nilai ini 
ditanamkan (diinternalisasikan) ke dalam diri peserta didik harus 
secara komprehensif dan melekat dalam setiap mata pelajaran. Dalam 
setiap mata pelajaran seharusnya ada pesan nilai dan moral tersebut 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 101 

untuk kemudian dihayati dan dipraktekan dalam kehidupan sehari-
hari. 

Islam selalu mendorong umatnya untuk menggunakan akal dan 
menuntut ilmu pengetahuan, agar dengan demikian mereka dapat 
membedakan mana yang benar dan mana yang salah, dapat 
menyelami hakekat alam.Islam mewajibkan kepada umatnya untuk 
melaksanakan pendidikan.Karena menurut ajaran Islam, pendidikan 
adalah juga merupakan kebutuhan hidup manusia yang mutlak harus 
dipenuhi untuk mencapai kesejahteraan dan kebahagiaan dunia dan 
akhirat. 

Oleh karena itu untuk mencapai tingkat takwa atau manusia yang 
berkepribadian muslim menghendaki adanya pendidikan. Pendidikan 
itu harus dilakukan sedemikian rupa sehingga sampai ketingkat yang 
dikehendaki Allah SWT.sendiri, yang sebenar-benarnya takwa, seperti 
firmannya dalam Surah Ali Imran: 102; “Hai orang-orang yang 
beriman, bertakwalah kamu kepada Allah sebenar-benar takwa 
kepada-Nya, dan janganlah sekali-kali kamu mati melainkan dalam 
keadaan beragama Islam” 

Tujuan pendidikan Islam yang sejalan dengan misi Islam itu 
sendiri, yaitu mempertinggi nilai-nilai akhlak hingga mencapai tingkat 
akhlak al-karimah. Tujuan itu sama dan sebangun dengan target yang 
terkandung dalam tugas kenabian yang diemban oleh Rasul Allah 
SAW, yang terungkap dalam pernyataan beliau: “Sesung-guhnya aku 
diutus adalah untuk membimbing manusia mencapai akhlak yang 
mulia” (hadis). Faktor kemuliaan akhlak dalam pendidikan Islam 
dinilai sebagai faktor kunci dalam menentukan keberhasilan 
pendidikan, yang menurut pandangan Islam berfungsi menyiapkan 
manusia-manusia yang mampu menata kehidupan yang sejahtera di 
dunia dan kehidupan akhirat.41  

Dengan demikian tujuan akhir pendidikan yang dikehendaki Islam 
adalah terbentuknya manusia yang sempurna yaitu manusia yang 
beriman dan bertaqwa atau berkepribadian muslim. Kepribadian 
muslim adalah suatu istilah yang abstrak dan sulit untuk menentukan 
siapa dan kapan seseorang telah mencapai keadaan itu, karena 
penentuan siapa-siapa diantara hambanya yang mencapai 
kesempurnaan itu merupakan hak Allah. Namun demikian tujuan 
pendidikan islam adalah identik dengan tujuan hidup manusia, seperti 

                                                           
41 Jalaluddin & Usman Said. Filsafat Pendidikan Islam : Konsep dan Perkembangan 
Pemikirannya. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.1994). H. 38 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 102 

tercantum dalam Al-Qur'an: “Dan aku (Allah) tidak menjadikan jin 
dan manusia melainkan supaya menyembahKu”(QS. Adz-Dzariyat: 
56). “Dan mereka tidak disuruh melainkan agar menyembah Allah 
dan dengan ikhlas beragama kepadanya”. (QS. Bayyinah ayat : 5) 
Dengan demikian jelaslah bahwa tujuan hidup manusia adalah untuk 
menjadi hamba Allah yaitu mempercayai dan menyerahkan diri hanya 
kepadaNya. Kepribadian seperti inilah yang disebut kepribadian 
muslim (taqwa) dan ke sinilah arah dan tujuan terakhir dari 
pendidikan Islam 

Di sini terlihat pendidikan begitu penting dalam membentuk 
kepribadian termasuk moral. Hal tersebut akan semakin nyata jika 
sekolah sebagai lembaga pendidikan berupaya menanamkan dan 
mengembangkan moral anak dengan melalui pendidikan agama. 
Namun pendidikan agama yang diajarkan di sekolah hendaknya tidak 
hanya berupa pemberian pengetahuan agama. Akan tetapi lebih luas 
daripada itu yaitu menggugah perasaan/emosi anak, sehingga nilai-
nilai agama akan lebih tertanam dan dihayati oleh anak didik. Hal ini 
selaras dengan pendapat M. Arifin dalam bukunya Kapita Selekta 
Pendidikan (Islam dan Umum) bahwa pendidikan agama yang 
diberikan dilingkungan sekolah tidak hanya menyangkut proses belajar 
mengajar yang berlangsung di dalam kelas melalui intelegensia 
(kecerdasan otak) juga menyangkut proses internalisasi nilai-nilai 
agama melalui kognisi, konasi, dan emosi, baik di dalam mupun diluar 
kelas.42  

Hal tersebut berarti juga bahwa pendidikan tidak hanya 
menyangkut aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan psikomotor. 
Oleh karenanya, beban tanggungjawab yang diberikan kepada guru 
agama lebih berat, sehingga dalam rangka terwujudnya tujuan 
pendidikan yang dikehandaki maka perlu adanya kerjasama antara 
guru agama dengan guru lain. Zakiyah Daradjat dalam bukunya ilmu 
jiwa agama, menyatakan bahwa pendidikan agama sesungguhnya jauh 
lebih berat daripada pengajaran pengetahuan umum apapun. Beratnya 
tidak terletak pada ilmiahnya, akan tetapi pada isi dan tujuan pendi-
dikan itu sendiri. Pendidikan agama ditujukan kepada pembentukan 
sikap, pembinaan akhlak, atau dengan ringkas dikatakan pembinaan 
kepribadian disamping pembinaan pengetahuan agama anak. Dengan 
demikian pendidikan yang ditujukan kepada anak adalah secara 

                                                           
42 Arifin.Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umum).(Jakarta: Bumi Aksara.1993). H. 
216 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 103 

keseluruhan atau seutuhnya, mulai dari pemberian pengetahuan, 
pembinaan sikap, dan pribadinya, sampai kepada pembinaan tingkah 
laku (akhlak) sesuai dengan ajaran agama.43  

Dalam agama Islam, tanggungjawab pendidikan tidak hanya 
terletak di pundak guru atau pendidik formal di sekolah, tetapi 
merupakan tanggungjawab bersa-ma antara orang tua, guru dan 
masyarakat.Ini berarti bahwa yang dimaksud pendidik itu adalah orang 
tua, guru dan orang dewasa lainnya yang harus dapat membawa anak 
kearah kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam. 

Sebagaimana yang kita ketahui pendidikan tidaklah dimulai dari 
sekolah, akan tetapi dari rumah tangga. Sulit untuk mengabaikan 
peran kelurga dalam pendidikan. Anak-anak sejak masa bayi hingga 
memasuki usia sekolah memiliki lingkungan tunggal yaitu keluarga. 
Sejak anak dilahirkan ke dunia, mulailah ia menerima didikan-didikan 
dan perlakuan, mula-mula dari ibu bapaknya kemudian dari anggota 
keluarga lainnya yang semuanya ikut memberikan dasar-dasar 
pembentukan moral anak. Sehingga kebiasan yang dimiliki anak-anak 
sebagian besar terbentuk oleh pendidikan keluarga. 

Bayi yang baru lahir merupakan mahkluk yang tidak berdaya 
namun ia telah dibekali potensi yang bersifat bawaan yang memiliki 
kemampuan untuk berkembang. Kondisi ini menyebabkan manusia 
memerlukan pemeliharaan, pengawasan dan bimbingan yang serasi 
dan sesuai agar pertumbuhan dan perkembangannya dapat berjalan 
baik dan benar. Disini keluarga merupakan lingkungan pendidikan 
yang pertama, dan pendidiknya adalah kedua orang tua sebagai 
pendidik kodrati ibu dan bapak diberikan anugerah oleh Allah SWT 
berupa naluri orang tua.Karena naluri itu timbul rasa kasih sayang 
para orang tua kepada anak-anak mereka, sehingga moral keduanya 
merasa terbeban tanggungjawab untuk memelihara, mengawasi dan 
melindungi serta membimbing keturunan mereka. 

Begitu besar fungsi dan peran orang tua sehingga ia mampu 
membentuk moral anak-anak mereka. Setiap bayi yang dilahirkan 
membawa membawa potensi beragam, namun bentuk perilaku yang 
akan muncul tergantung dari bimbingan, pemeliharaan dan pengaruh 
orang tua mereka. Sehingga tepatlah kalau dikatakan pendidikan 
keluarga merupakan pendidikan dasar bagi pembentukan moral anak. 
Pendidikan tersebut kemudian ditambah dan disempurnakan di 
sekolah. 

                                                           
43 Zakiyah Daradjat. Ilmu Jiwa Agama.(Jakarta: Bulan Bintang.1991). H. 112 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 104 

Sekolah sebagai lembanga pendidikan adalah pelanjut dari 
pendidikan keluarga. Karena keterbatasan orang tua untuk mendidik 
anak-anak mereka, maka mereka serahkan anak-anaknya ke sekolah 
sejalan dengan kepentingan dan masa depan anaknya. Maka dalam hal 
ini pengetahuan dan penentuan sekolah yang tepat bagi anak dalam 
rangka membentuk dan mengembangkan moral anak adalah sangat 
penting. Mungkin saja yang berasal dari keluarga yang taat beragama 
akanmenyekolahkan anaknya pada sekolah-sekolah agama, dan 
sebaliknya orang tua yang lain menye-kolahkan anaknya pada sekolah-
sekolah umum. Yang jelas lembaga pendidikan tersebut akan memberi 
pengaruh dalam membentuk moral anak tersebut. 

Zakiah Daradjat dalam bukunya Kesehatan Mental, mengung-
kapkan bahwa pendidikan agama dalam sekolah penting untuk 
pembinaan dan penyempurnaan pertumbuhan kepribadian anak didik, 
karena pendidikan agama mempunyai dua aspek terpenting. Kedua 
aspek tersebut adalah: (1) Aspek pertama dari pendidikan agama 
adalah yang ditunjukkan kepada jiwa atau pembentukan kepriba-dian. 
(2) Aspek kedua dari pendidikan agama itu adalah yang ditujukan 
kepada pikiran yaitu pengajaran agama itu sendiri.44  

Memang sulit untuk mengungkapkan secara tepat sejauhmana 
pengaruh pendidikan agama melalui kelembagaan pendidikan 
terhadap perkembangan moral anak. Namun demikian besar kecilnya 
pengaruh tersebut sangat tergantung pada berbagai faktor yang sangat 
memotivasi anak untuk memahami nilai-nilai agama.Seperti sejauh-
mana perencanaan pendidikan agama yang diberikan di sekolah, 
kompetensi guru dalam mendidik dan ilmu pengetahuan yang dimiliki, 
materi yang disampaikan, fasilitas sekolah yang tersedia, kerjasama 
antar guru, keluarga dan masyarakat, serta lingkungan disekitarnya 
yang kondusif dan sebagainya. 

Perbaikan proses pembelajaran dan evaluasi yang seimbang antara 
aspek kognitif dan afektif perlu dilakukan. Para pengajar jangan hanya 
menyuruh peserta didiknya untuk membaca atau mengingat-ingat 
pelajaran, tetapi berikan kesempatan kepada peserta didik untuk 
melakukan refleksi, untuk merenungi apa sesungguhnya yang telah 
dibaca dan dipelajari tersebut, dan mendorong mereka mengimple-
mentasikannya dalam kehidupan. Hasil evaluasi peserta didik yang 
tercantum dalam rapor juga harus mempertimbangkan unsur nilai dan 
moral. Memang masih sulit tampaknya untuk menentukan seberapa 

                                                           
44 Zakiah Daradjat,Kesehatan Mental. (Jakarta: Gunung Agung. 1995). H. 129 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 105 

besar nilai moral yang dimiliki peserta didik.Akan tetapi, hal itu dapat 
dibuat indikator yang disepakati bersama antara lembaga 
penyelenggara pen-didikan, keluarga, dan masyarakat. 

Peserta didik hendaknya diberi kesempatan untuk belajar, bahkan 
saat pendidik sedang mencoba mengajar mereka. Masalah “watak, 
penjelasan nilai-nilai, dan perkembangan akhlak”, selama ini terlalu 
sering disajikan sebagai jalur satu arah, anak harus mendengar 
sebagaimana sebaiknya dan harus menangkap maksud tersebut. 
Paradigma ini mulai sekarang saatnya dirubah. Dalam situasi keluarga 
maupun dalam ruang kelas, anak-anak dilibatkan dalam percakapan, 
saling menanggapi dan saling belajar.45  

Lebih dari itu sekolah sebagai penyelenggara pendidikan formal 
diharapkan mampu mengubah sistem pengajaran yang lebih 
menekankan pada aspek kognitif, ke sistem pengajaran yang seimbang 
antara kognitif, afektif dan psikomotor. Perpaduan ketiga aspek 
tersebut akan memberikan bekal kepada siswa untuk hidup dalam 
masyarakat. Penggarapan aspek afektif (sikap, minat, sistem nilai, 
apresiasi, motivasi, harga diri) akan berdampak positif terhadap 
perilaku anak didik. 

Selain sekolah, masyarakat juga merupakan lapangan pendidikan 
yang turut mempengaruhi perkembangan anak didik. Corak ragam 
pendidikan yang dialami anak dalam masyarakat banyak sekali yang 
meliputi segala bidang, baik pembentukan kebiasaan-kebiasaan, 
pembentukan pengetahuan, sikap dan minat, pembentukan kesu-
silaan, nilai-nilai dan keagamaan. 

Keserasian ketiga lapangan pendidikan yakni keluarga, sekolah 
dan masyarakat akan membawa dampak yang positif terhadap 
perkembangan moral anak. Disini-lah terlihat hubungan yang erat 
antara tiga lingkungan pendidikan tersebut.anak yang dibesarkan 
dalam lingkungan masyarakat santri tentu akan lebih membawa 
pengaruh terhadap perkembangan moral anak dibanding lingkungan 
masyarakat lainnya. 

Selanjutnya kegiatan pendidikan yang dilaksanakan dalam upaya 
mengem-bangkan moral anak akan lebih mudah terwujud apabila 
seseorang pendidik menyadari bahwa ia harus mampu menjadi teladan 
yang ideal bagi anak didiknya baik dalam perkataan, tingkah laku dan 
perbuatannya, disamping itu hendaknya mampu mengamalkan 

                                                           
45 R. Coles, Menumbuhkan Kecerdasan Moral Anak. (Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama.2000). 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 106 

ilmunya, agar ucapannya tidak mendustai perbuatannya. Hal yang 
sama dikemukakan oleh Umar Hasyim mengutip pendapat Amru bin 
’Atabah dalam bukunya cara mendidik anak dalam Islam, bahwa 
hendaklah tuntutan perbaikan bagi anak-anak, dimulai dari perbaikan 
anda terhadap diri sendiri. Karena mata dan perhatian mereka selalu 
terikat kepada anda.Mereka menganggap baik segala yang anda 
kerjakan, dan mereka menganggap jelek segala yang anda jauhi.46  

Peserta didik harus mendapatkan contoh atau keteladanan dari 
nilai-nilai pendidikan yang diterimanya dalam lingkungan tempat 
mereka berada. Tidak adalagi jarak antara apa yang dipelajari di 
sekolah dan realitas kehidupan di dalam keluarga dan masyarakat. 
Terlebih lagi waktu keberadaan mereka di sekolah sangat terbatas, 
sedang-kan waktu mereka berada di lingkungan keluarga dan 
masyarakat sangat banyak.Sekolah dan lingkungan masyarakat harus 
saling mengisi dalam pendidikan ini. 

Pemberian contoh dan teladan dari pendidik tentang penerapan 
moral dalam kehidupan nyata sangat diperlukan.Peserta didik tidak 
hanya dijejali dan diperkenalkan konsep-konsep moral, sedangkakan 
pendidiknya tanpa merasa bersalah dan tanpa sadar telah 
menjerumuskan anak diriknya dengan perilaku-perilaku ‘amoral’ yang 
dilakukan dan ditunjukkan kepada anak didik.Teori behavioris 
khususnya teori belajar sosial (social learning theory) dari Bandura yang 
memfokuskan pada perilaku aktual anak-anak, seperti berbohong, 
mencuri, membantu orang dan sebagainya.Munculnya berbagai 
perilaku anak merupakan hasil modeling dari tingkah laku yang 
dilakukan oleh orang disekitarnya, keluarga, guru, teman sebaya, 
media masa dan lingkungan masyarakat. 

Dalam kaitan ini Allah SWT, dalam surah al-Baqarah: 44 dengan 
tegas menyatakan; “Mengapa kamu suruh orang lain (mengerjakan) 
kebajikan, sedangkan kamu melupakan diri (kewajiban)mu sendiri, 
padahal kamu membaca Al-Kitab (taurat)? Maka tidakkah kamu 
berfikir ?”47 

Jadi melalui pendidikan agama kita dapat mengembangkan moral 
anak dan akhirnya dimana segala sikap, tindakan, perbuatan, dan 
perkataannya akan dikendalikan oleh pribadi yang terbina didalamnya 
nilai agama, yang akan menjadi pengendali perbuatannya. Dengan 
pengembangan moral melalui pendidikan maka akan tercipta suatu 

                                                           
46 Umar Hasyim. Cara Mendidik Anak dalam Islam.(Surabaya: Bina Ilmu.1991). H. 159 
 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 107 

manifestasi riil dan tercermin dalam perilaku. Sayyid Sabiqdalam 
bukunya Unsur-unsur Dinamika dalam Islam, mengatakan bahwa 
orang yang berpegang teguh pada agama, senantiasa menjaga hatinya 
untuk tidak menuruti hawa nafsu, senantiasa cenderung terhadap 
sesuatu yang diridahi Tuhan; bersih dari noda dan dapat membawa 
dirinya kepada lebih takwa. Lebih jauh Zakiyah Daradjatdalam 
bukunya Membina Nilai-Nilai Moral di Indonesia berpendapat bahwa 
apabila keyakinan beragama itu betul-betul telah menjadi bagian 
integral dari kepribadian seseorang, maka keyakinan itulah yang akan 
mengawasi segala tindakan, perkataan bahkan perasaannya. Hal ini 
menunjukkan bahwa pendidikan agama sangat perlu dan penting 
diberikan kepada anak dalam rangka mengembangkan moral48(Sabiq, 
1981) 

Catatan Akhir 
Pendidikan agama yang diberikan kepada anak hendaklah secara 

keseluruhan atau seutuhnya, mulai dari pemberian pengetahuan, 
pembinaan, sikap, dan kepribadi-annya sampai kepada pembinaan 
tingkah laku (akhlak) sesuai dengan ajaran agama.Dengan pendidikan 
agama ini diharapkan tercipta suatu menifestasi riil yang tercermin 
dalam perilaku bermoral. Agama menjadi kepribadian anak dimana 
segala sikap, tindakan, perbuatan, dan perkataannya akan dikendalikan 
oleh pribadi yang terbina didalamnya nilai agama, yang akan menjadi 
pengendali perbuatannya. Inilah yang dinamakan insan yang bertaqwa. 

Pendidikan yang dilaksanakan dalam upaya mengem-bangkan 
moral anak akan lebih mudah terwujud apabila seseorang pendidik 
menyadari bahwa ia harus mampu menjadi teladan yang ideal bagi 
anak didiknya baik dalam perkataan, tingkah laku dan perbuatannya, 
disamping itu hendaknya mampu meng-amalkan ilmunya, agar 
ucapannya tidak mendustai perbuatannya. Pendidikan harus 
berdasarkan nilai-nilai agama, budaya, dan adat istiadat bangsa yang 
bernilai luhur.Nilai-nilai ini ditanamkan (diinternalisasikan) ke dalam 
diri peserta didik harus secara komprehensif dan melekat dalam setiap 
mata pelajaran. 

 

                                                           
48 Sayyid Sabiq, Unsur-unsur Dinamika dalam Islam.(Jakarta.1981)H. 52 lihat juga 
Zakiyah Daradjat, Membina Nilai-Nilai Moral di Indonesia.(Jakarta: Bulan 
Bintang.1977). H.15 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 108 

Daftar Rujukan 

Ahmad, K., Bustaman, & Jory. (2011). Islamic Studies and Islamic 
Education in Contemporary Southeast Asia. (Patrick, Ed.). Kuala 
Lumpur: Yayasan Ilmuwan. 

Ahmad, Z. A. (2012). Perencanaan Pembelajaran Dari Desain Sampai 
Implementasi. Yogyakarta: PT. Pustaka Insani Madani. 

Arifin. (1993). Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umum). Jakarta: 
Bumi Aksara. 

Azra, A. (2008). Praktek Pendidikan Islam: Akselerasi Perkembangan dan 
Tantangan Perubahan”, dalam Kusmana & JM Muslimin 
(ed.).,Paradigma Baru Pendidikan Retropeksi dan Proyeksi Modernisasi 
Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: PIC UIN Jakarta. 

Bertens. (2007). Etika. Jakarta: Gramedia Media Utama. 

Chabib Thoha dan Muth’i, A. (1998). PBM-PAI di Sekolah: Eksistensi 
dan Proses Belajar Mengajar Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar bekerja sama dengan Fak. Tarbiyah lAIN 
Walisongo Sernarang. 

Coles, R. (2000). Menumbuhkan Kecerdasan Moral Anak. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama. 

Darmaningtyas. (1999). Pendidikan Pada dan Setelah Krisis (Evaluasi 
Pendidikan di Masa Krisis). Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Dhofier, Z. (1982). No TitleTradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES. 

Fadjar, M. (1998). Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan. 

Feisal, J. A. (1995). Reorientasi Pendidikan Islam. Jakarta: Gema Insani 
Press. 

HalimTamuri, A. (2012). A New Approach in Islamic Education 
Mosque Based Teaching and Learning. Journal of Islamic and 
Arabic Education, 4(1). 

Halstead. (2007). Islamic Values: A Distinctive Framework For Moral 
Education. Journal of Moral Education, 36(3). 

Hashim, R. (2011). Traditional Islamic Education in Asia and Afrika: 
A Comparative Study of Malayasia’s Pondok, Indonesia’s 
Pesantren and Nigeria’s Traditional Madrasah. World Journal of 



 

 

M. Muizuddin 

JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret  2018 109 

Islamic History and Civilization, 1(2). 

Hasyim, U. (1991). Cara Mendidik Anak dalam Islam. Surabaya: Bina 
Ilmu. 

Jalaluddin, & Said, U. (1994). Filsafat Pendidikan Islam : Konsep dan 
Perkembangan Pemikirannya. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 

M.Sarijo. (1980). Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. Jakarta: Dharma 
Bakti. 

Maarif, S. (1991). Pendidikan Islam di Indonesia. Yogyakarta: Tiara 
Wacana. 

Madmarn, H. (2009). The Strategy of Islamic Education in Southern 

Thailand : The Kitab Jawi and Islamic Heritage. The Journal of 
Sophie Asian Studies, 27. 

Mansur Isna. (2001). Diskursus Pendidikan Islam. Yogyakarta: Global 
Pustaka Utama. 

Marno, & Idris, M. (2010). Strategi dan Metode Pengajaran, Menciptakan 
Ketrampilan Mengajar yang Efektif dan Edukatif. Yogyakarta: Ar 
Ruzz. 

Meer, N. (2007). Muslim Schools in Britain: Challenging mobilisations 
or logical development. Asia Pacific Journal, 27(1). 

Nata, A. (1997). Filsafat Pendidika Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Purwanto, M. N. (1985). Ilmu Pendidikan-Teoritis dan Praktis. Bandung: 
Remaja Karya. 

Rahman, F. (1984). Islam,terj.Mohammad, Ahsin. Bandung: Pustaka 
Pelajar. 

Rayan, S. (2012). Islamic Philosophy of Education. International Journal 
of Humanities and Social Science, 2(19). 

Sabiq, S. (1981). Unsur-unsur Dinamika dalam Islam. Jakarta. 

Salam. (1997). Etika Individual: Pola Dasar Filsafat Moral. Jakarta: 
Rineka Cipta. 

Salam. (2002). Etika Sosial: Asas Moral dalam Kehidupan Manusia. 
Jakarta: Rineka Cipta. 

Widyaningrum, T. R. (2017). Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan: 



 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam  

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 110 

Suatu Kajian Kritis Tentang Etika Profesi dalam Perspektif 
Kritis Ki Hadjar Dewantara. JIBEKA, 11(1). 

Zakiyah Daradjat. (1991). Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

Zakiyah Daradjat. (1995). Kesehatan Mental. Jakarta: Gunung Agung. 

Zuhairini, D. (1992). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

 


