URGENSI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
PADA TINGKAT MENENGAH SEBAGAI ALTERNATIF
PENDIDIKAN MORAL ANAK BANGSA

M.Muizzuddin
Institut Keislaman Abdullah Faqih (INKAFA) Gresik
E-mail: Muhammadmuizzuddin84@gmail.com

Abstract: This articles explains about the urgency of islamic
education at the senior hight school. We where know own
that moral is the most important element that must be
carried and instilled by all humans, all religions in the world
agree that moral is one of the universal things. Human
goodness is not only seen from obedience in carrying out the
commands of religion, but moral is one thing that is related
to one another, and usually called social. Islamic is a religion
that is very guarding the elements that are social and mutual
respect with one another. Therefore we offer the concept of
Islamic religious education as an alternative to the nation's
moral decline

Kata kunci: Islamic Education, Moral Education

Pendahuluan

Pendidikan merupakan salah satu wujud syukur manusia terhadap
apa yang telah diberikan oleh Allah SWT atas karunia yang tidak
diberikan oleh mahluk selain manusia yakni karunia yang berupa akal
begitu juga makna pendidikan bagi umat manusia begitu signifikan,
terlebih dalam menopang kemajuan hidupnya secara individual
maupun kelompok. Begitu pentingnya pendidikan bagi umat manusi
hinggamenganjurkan manusi untuk menuntut ilmu dari lahir sampai
ke liang lahat. Dan tidak hanya itu, dalam ruang lingkup kenegaraan,
pendidikan menjadi tanggung jawab pemerintah dan masyarakatnya
hingga muncul undang-undang wajib belajar yang awalnya hanya 9
tahun menjadi 12 tahun?

! Lihat: Undang-Undang Dasar 1945 terutama pasal 31; UndangUndang Nomor 22
Tahun 1999 tentang Otonomi Daerah; Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan Nasional; Undang-Undang Nomor 14 Tahun 2005
tentang Guru dan Dosen; PP Nomor 19 Tahun 2005 tentang Standar Nasional

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 02, Nomor 01, Maret 2018; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 81-110


mailto:Muhammadmuizzuddin84@gmail.com

Urgensi Pendidikan Agama Islam

Pendidikan adalah proses pembudayaan dan pemberdayaan
manusia yang sedang berkembang menuju kepribadian yang mandiri
untuk dapat membangun diri sendiri dan orang lain. Proses
pembudayaan dan pemberdayaan berlangsung sepanjang hayat atau
lebih kita kenal pendidikan seumur hidup (long /ive education), dimana
dalam proses tersebut harus ada pendidik yang memberikan
keteladanan dan mampu membangun kemauan, serta mengem-
bangkan potensi dan kreativitas peserta didik. Namun, prinsip
tersebut lambat launmenggeser paradigma proses pendidikan, dari
paradigma pengajaran ke paradigma pembelajaran. Paradigma
pengajaran  lebih  menitikberatkan ~ peran  pendidik  dalam
mentransformasikan pengetahuan kepada peserta didiknya dan
bergeser pada paradigma pembelajaran yang lebih menitik beratkan
pada pemberian peran lebih banyak kepada peserta didik untuk
mengembangkan potensi dan kreativitas dirinya dalam rangka
membentuk manusia yang memiliki kekuatan spiritual keagamaan,
berakhlak mulia, berkepribadian, memiliki kecerdasan, memeliki
estetika, sehat jasmani dan rohani, serta keterampilan yang dibutuhkan
bagi dirnya, masyarakat, bangsa dan negara.

Jika memang Pendidikan adalah suatu pemberdayaan bagi umat
manusia dalam menghadapi dinamika kehidupan baik masa kini
maupun masa yang akan datang, maka pemahaman tentang kema-
nusiaan secara utuh merupakan keniscayaan. Sebaliknya, jika
pengertain dan pemahaman terhadap pendidikan kurang tepat tentu
akan melahirkan konsep dan praktik pendidikan yang juga kurang
proporsional. Memahami manusia bukanlah pekerjaan yang mudah.
Perbincangan tentang manusia itu sendiri juga dinamis, berkembang
dari masa ke masa sesuai dengan perkembangan peradaban yang tak
pernah usaiKarena pemahaman manusia yang terus berkembang
maka pendidikan itu sendiri harus dinamis.

Pendidikan; PP Nomor 48 tahun 2008 tentang Pendanaan Pendidikan; PP Nomor
74 tahun 2008 tentang Guru; Permendiknas Nomor 22 Tahun 2006 tentang Standar
Isi Satuan Pendidikan Dasar dan Menengah.; Permendiknas Nomor 23 Tahun 2006
tentang Standar Kompetensi Lulusan Satuan Pendidikan Dasar dan Menengah.;
Permendiknas Nomor 24 Tahun 2006 tentang Pelaksanaaan Permendiknas Nomor
22 dan 23 Tahun 2006; dan Permendiknas Nomor 6 Tahun 2007 tentang
Perubahan Permendiknas Nomor 24 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan
Permendiknas Nomor 22 dan 23 Tahun 2006; Kepmendiknas Nomor 044/U/2002
tentang Dewan Pendidikan dan Komite Sekolah.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 82



M. Muizuddin

Proses pendidikan harus mampu menyentuh dan mengendalikan
berbagai aspek perkembangan manusia. Terkandung makna di sini
bahwa melalui proses pendidikan diharapkan manusia berkembang
kearah bagaimana dia harus menjadi dan berada. Jika pendidikan ini
dipandang sebagai suatu upaya untuk menjadi manusia menjadi apa
yang bias diperbuat dan bagaimana dia harus menjadi dan berada,
maka pendidikan harus bertolak dari pemahaman tentang hakikat
manusia. Pendidik perlu memahami manusia dalam hal aktualisasinya,
kemungkinannnya, dan pemikirannya, bahkan memahami perubahan
yang dapat diharapkan terjadi dalam diri manusia.

Pendidikan bila di tinjau dari konteks kebudayaan, maka
pendidikan dimaknai sebagai proses pembudayaan peserta didik.
Budaya itu sendiri merupakan buah keadaban manusia. Selanjutnya
melalui proses pendidikan, peserta didik dituntun menjadi manusia
yang makin beradab dan berahlak. Adalah sebuah kekeliruan apabila
peserta didik yang diberi pendidikan justru menjadi manusia yang
tidak beradab dan tidak berakhlak. Maka, melalui pendidikan agama
dan budaya Islami yang ada di madrasah-madrasah kiranya
menjadikan peserta didik berilmu serta beradab dan berakhlak.

Di Indonesia, pendidikan merupakan salah satu target utama
pemerintah dalam kaitannya dengan pembangunan bangsa atau
generasi penerus Negara di masa mendatang.2Konsekwensi dari
pernyataan tersebut, telah terlihat di Indonesia banyak lembaga
pendidikan didirikan dalam upaya mencerdaskan anak bangsa dan
meningkatkan taraf hidup mereka.Di antara sekian banyak lembaga
pendidikan umum yang ada di Indonesia, pendidikan agama dan
lembaga keagamaan juga telah menyebar di berbagai daerah.

Pendidikan nasional bertujuan untuk berkembangnya potensi
peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis
serta bertanggung jawab.

Berdasarkan fungsi dan tujuan pendidikan nasional, jelas bahwa
pendidikan di setiap jenjang, termasuk Sekolah Menengah Pertama
(SMP) dan Seckolah Menengah Atas (SMA) harus diselenggarakan

2 Dengan melihat begitu pentingnya pendidikan bagi seluruh wargan negara
Indonesia, sehingga para pendiri bangsa telah menuangkan tentang kebijakan
anggaran 20% dari APBN. Lihat Pasal 31 Ayat 4 UUD 1945 dan pasal 49 ayat 1 uu
nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional.

83 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

secara sistematis guna mencapai tujuan tersebut. Hal tersebut
berkaitan dengan pembentukan karakter peserta didik sehingga
mampu bersaing, beretika, bermoral, sopan santun dan berinteraksi
dengan masyarakat. Berdasarkan penelitian di Harvard University
Amerika Serikat,? ternyata kesuksesan seseorang tidak ditentukan
semata-mata oleh pengetahuan dan kemampuan teknis (hard skill) saja,
tetapi lebih oleh kemampuan mengelola diri dan orang lain (soft skill).
Penelitian ini mengungkapkan, kesuksesan hanya ditentukan sekitar
20 persen oleh hard skill dan sisanya 80 persen oleh soft skill. Bahkan
orang-orang tersukses di dunia bisa berhasil dikarenakan lebih banyak
didukung kemampuan soft skill daripada hard skill. Hal ini
mengisyaratkan bahwa mutu pendidikan karakter peserta didik sangat
penting untuk ditingkatkan.

Pendidikan agama merupakan bagian dari proses pembinaan
mental seseorang dimulai sejak ia kecil. Semua pengalaman yang
dilalui baik yang disadari atau tidak, ikut mempengaruhi dan menjadi
unsur-unsur yang bergabung dalam kepribadian seseorang. Diantara
unsur-unsur terpenting tersebut yang akan menentukan corak
kepribadian seseorang dikemudian hari ialah nilai-nilai yang diambil
dari lingkungan masyarakat, keluarga, dan sekolah*

Nilai-nilai yang dimaksud adalah nilai agama, moral dan sosial.
Apabila dalam pengalaman waktu kecil itu banyak didapat nilai-nilai
agama, maka kepribadiannya akan mempunyai unsur-unsur yang baik.
Demikian sebaliknya, jika nilai-nilai yang diterimanya itu jauh dari
agama maka unsur-unsur kepribadiannya akan jauh pula dari agama
dan relatif mudah goncang. Karena nilai-nilai positif yang tetap dan
tidak berubah-ubah sepanjang zaman adalah nilai-nilai agama, sedang
nilai-nilai sosial dan moral yang didasarkan pada selain agama akan
sering mengalami  perubahan, sesuai dengan perkembangan
masyarakat itu sendiri. Karena itulah maka mental (kepribadian) yang
hanya terbina dari nilai-nilai sosial dan moral yang mungkin berubah

3 Hal ini sejalan dengan 4 pilar yang di canangkan oleh UNESCO bahwasannya
tujuan belajar yang dilakukan oleh peserta didik harus dilandaskan pada empat pilar
yaitu learning how to know, learning how to do, learning how to be, dan learning how to live
together.

4 Disarikan dari Artikel jurnal Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan: Swatu Kajian
Kritis Tentang Etika Profesi dalam Perspektif Kritis Ki Hadjar Dewantara. Lihat dalam Tri
Rahayu Widyaningrum “Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan: Suatu Kajian Kritis Tentang
Etika Profesi dalam Perspektif Kritis Ki Hadjar Dewantara” dalam jurnal JIBEKA Vol 11
No 01 Agustus 2017.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 84



M. Muizuddin

dan goyah itu, akan membawa kepada kegoncangan jiwa apabila tidak
diimbangi dengan nilai keagamaan.

Nilai keagamaan merupakan hal yang sangat pokok sekali
sehingga penting untuk di ajarkan diajarkan baik didalam lingkungan
keluarga maupun sekolah.Jika kita meruntut sejarah pendidikan agama
diajarkan di sekolah maka kita perlu tahu bahwa pendidikan agama
yang sckarang ini kita kenal menjadi mata pelajaran /mata kuliah
tersenddiri ataupun integralistrik berakar pada persoalan pendidikan
sekuler minus agama yang di kembangkan pemerintah penjajahan
(Belanda). Penddidikan yang demikian ini dulu di nilai massyarakat
sebagai bentuk penyelanggaraan pendidikan yang tercerabut dari akar
budaya bangsa. Jika di ibaratkan sebuah bangunan, pendidikan telah di
bangun di atas ruang hampa yang tidak ada apa-apa. Akhirnya
Masyarakat Indonesia menuntut pembelajaran agama kembali di
ajarkan. Usaha menghidupkan kembali eksisitensi pembelajaran agama
ini menemukan momentumnya setelah terbit UU No4 Tahun 1950
dan peraturan bersama Menteri Peendidikan dan Menteri Kebudayaan
dengan Mentri agama tanggal 15 juli 1951 yang menjamin adanya
pendidikan agama di sekolah negeri. Sehingga kini, model
pembelajaran semacam ini terus berlangsung di seluruh jenis
pendidikan, kecuali di Madrasah yang muatannya di tambah dengan
materi keagamaan khas Madrasah, dan kecuali penddidikan
keagamaan karena kandungan ilmu keagamaanya yang lebih luas telah
menggantikan mata pelajaran pendidikan agama.

Kemerosotan moral sudah sangat menghawatirkan akhir-akhir
ini.Nilai- nilai keadilan, kejujuran, kebenaran, tolong-menolong, dan
kasih sayang seolah sudah menjadi barang mahal. Sebaliknya, yang
mucul adalah tindakan penyelewengan, penipuan, penindasan, saling
menjegal, saling merugikan, adu domba, fitnah, mengambil hak-hak
orang lain, dan perbuatan-perbuatan maksiat lainnya.

Fenomena di atas juga mewarnai dunia pendidikan kita. Sejumlah
pelajar dan lulusan pendidikan menunjukkan sikap yang tidak terpuji.
Banyak pelajar dan mahasiswa yang terlibat tawuran, tindak kriminal,
pencurian, penodongan, penyimpangan seksual, terlibat narkoba, dan
tindak kriminal lainnya. Bahkan di kalangan pelajar pun, peristiwa
tawuran kerap terjadi. Aksi demonstrasi yang memprotes kebijakan
tidak cuma terjadi di kampus-kampus, tetapi juga terjadi di lingkungan
pelajar tingkat atas bahkan pelajar tingkat sekolah dasar yang

85 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

kadangkala diakhiri dengan tindakan kekerasan. Perbuatan tidak
terpuji tersebut telah meresahkan masyarakat.

Meskipun tingkah laku tidak terpuji tersebut hanya dilakukan oleh
sebagian pelajar dan mahasiswa, tetapi tak pelak hal itu telah
mencoreng kredibilitas dunia pendidikan saat ini. Potret buram
pendidikan itu akhirnya makin menurunkan kepercayaan masyarakat
terthadap dunia pendidikan. Jika keadaan demikian dibiarkan berlarut-
larut tanpa mencari solusinya maka sulit mencari alternatif yang paling
efektif untuk membina moralitas masyarakat pada umumnya dan
moralitas pelajar pada khususnya.

Melalui tulisan ini, penulisakan membahas mengenai Urgensi
Pendidikan Agama Islam di Tingkat Sekolah Menengah Sebagai
Alternatif Pendidikan Moral Anak Bangsa. Dalam hal ini penulis akan
menyajikah tentang kondisi pendidikan agama di lingkungan sekolah
hingga arti pentingnya pendidikan agama disekolahdiadakan
gunauntuk membina moral anak bangsa yang dirasa ahir-ahir ini
semakin jauh dari ideal.

Sejarah Pendidikan Agama Islam di Indonesia

Sebelum membahas lebih lanjut tentang Urgensi Pendidikan
Agama Islam di Tingkat Sekolah Menengah akan lebih lengkap jika
kita runtut sejarah masuknya pendidikan agama di sekolah formal. Jika
melihat perspektif sejarah, Indonesia merupakan sebuah negera
penganut ajaran islam terbesar dan yang paling unik jika dilihat dari
segi geografis yang letaknya sangat jauh dari pusat lahirnya Islam
(Mekkah). Meskipun Islam baru masuk ke Indonesia pada abad ke-7,
dunia internasional sepakat bahwa Indonesia merupakan salah satu
negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam. Hal ini
merupakan salah satu indikator keberhasilan Pendidikan Agama Islam
di Indonesia.

Lembaga Pendidikan Agama Islam pertama didirikan di Indonesia
adalah dalam bentuk pesantren® Dengan karakternya yang khas
“religins oriented", pesantren telah mampu meletakkan dasar-dasar
pendidikan keagamaan yang kuat. Para santri tidak hanya dibekali
pemahaman tentang ajaran Islam tetapi juga kemampuan untuk
menyebarkan dan mempertahankan Islam.

5 M.Satijo, Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. (Jakarta:Dharma Bakti, 1980).
Zamaksyari Dhofier, Tradisi Pesantren. (Jakarta: LP3ES,;1982).

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 86



M. Muizuddin

Masuknya model pendidikan sekolah membawa dampak yang
kurang menguntungkan bagi umat Islam saat itu, yang mengarah pada
lahirnya dikotomi ilmu agama (Islam) dan ilmu sekuler (ilmu umum
dan ilmu sekuler Kiristen). Dualisme model pendidikan yang
konfrontatif tersebut telah mengilhami munculnya gerakan reformasi
dalam pendidikan pada awal abad dua puluh. Gerakan reformasi
tersebut bertujuan mengakomodasi sistem pendidikan sekolah ke
dalam lingkungan pesantren.® Corak model pendidikan ini dengan
cepat menyebar tidak hanya di pelosok pulau Jawa tetapi juga di luar
pulau Jawa. Dari situlah embrio madrasah lahir.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia relatif
lebih muda dibanding pesantren. Ia lahir pada abad 20 dengan
munculnya Madrasah Manba'ul Ulum Kerajaan Surakarta tahun 19057
dan Sekolah Adabiyah yang didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad? di
Sumatera Barat tahun 1909° Madrasah berdiri atas inisiatif dan
realisasi dari pembaharuan sistem pendidikan Islam yang telah ada.
Pembaharuan tersebut, menurut Karl Sternbrink (1986), meliputi tiga
hal, vyaitu: Pertama, Usaha menyempumakan sistem pendidikan
pesantren, Keduna. Penyesuaian dengan sistem pendidikan Barat, dan
Ketiga Upaya menjembatani antara sistem pendidikan tradisional
pesantren dan sistem pendidikan Barat.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam/Madrasah kini
ditempatkan sebagai pendidikan sekolah dalam sistem pendidikan
nasional. Munculnya SKB tiga menteri (Menteri Agama, Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan, dan Menteri dalam Negeri) menandakan
bahwa eksistensi madrasah sudah cukup kuat beriringan dengan
sekolah umum. D1 samping itu, munculnya SKB tiga menteri tersebut

¢ Chabib Thoha dan Muth'i, A. PBM-PAI di Sekolah: Eksistensi dan Proses Belajar
Mengajar Pendidikan Agama Islam. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar bekerja sama dengan
Fak. Tarbiyah IAIN Walisongo Sernarang, 1998).

7 Hari ini, sekolah Mambaul Ulum atau PGA Surakarta, telah bermetamorfosa
menjadi MAN 2 Surakarta lihat http://www.nu.ot.id/post/read/43092/mambaul-
ulum-riwayatmu-kini

8 Abdullah Ahmad (lahir di Padang Panjang, 1878 — meninggal di Padang, 1933
pada umur 55 tahun) adalah seorang ulama reformis yang turut membidani lahirnya
perguruan Sumatera Thawalib di Sumatera BaratIa merupakan anak dari Haji
Ahmad, ulama Minangkabau yang juga seorang pedagang, dan seorang ibu yang
berasal dari Bengkulu. Bersama Abdul Karim Amrullah, ia menjadi orang Indonesia
terawal yang memperoleh gelar doktor kehormatan dari Universitas Al-Azhar, di
Kairo, Mesir. Lihat https://id.wikipedia.org/wiki/ Abdullah_ Ahmad

9 Malik Fadjar, Madrasalh dan Tantangan Modernitas. (Bandung: Mizan1998).

87 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

juga dinilai sebagai langkah positif bagi peningkatan mutu madrasah
baik dari status, nilai ijazah maupun kurikulumnya. Di dalam salah
satu diktum pertimbangkan SKB tersebut disebutkan perlunya
diambil langkah-langkah untuk meningkatkan mutu pendidikan pada
madrasah agar lulusan dari madrasah dapat melanjutkan atau pindah
ke sekolah-sekolah umum dari sekolah dasar sampai perguruan tinggi.

Pendidikan Agama Islam

Ketika Al-Ghazali menyatakan bahwa jika anak menerima ajaran
dan kebiasaan hidup yang baik, maka anak itu menjadi baik.
Sebaliknya, jika anak itu dibiasakan melakukan perbuatan buruk dan
dibiasakan pada hal-hal yang jahat, maka anak itu akan berakhlak
jelek. Pentingnya pendidikan ini didasarkan pada pengalaman hidup
Al-Ghazali sendiri, yaitu sebagai orang yang tumbuh sebagai ulama
besar yang menguasai berbagai ilmu pengetahuan, disebabkan karena
pendidikan.Rumusan-rumusan ini berdasarkan pada pemahaman Al-
Ghazali bahwa hidup ini bukan merupakan sesuatu hal yang
pokok.Akherat merupakan hal yang kekal 10

Sebagai dasar Pendidikan Agama Islam adalah Al-Qur’an dan
Sunnah Nabi yang jadi rujukan untuk mencari, membuat dan
mengembangkan konsep, prinsip, teori dan teknik Pendidikan Agama
Islam. Artinya rasa dan pikiran manusia yang bergerak dalam kegiatan
pendidikan tersebut bertolak dari keyakinan tentang benarnya Al-
Qur’an dan Sunnah Nabi.!' Saat ini, peran Pendidikan Agama Islam
diambil alih oleh sekolah-sekolah dan madrasah2

Pendidikan Agama Islam merupakan proses bimbingan dan

pembinaan semaksimal mungkin yang diberikan kepada seseorang
melalui ajaran Islam agar orang tersebut tumbuh dan berkembang
sesuai tujuan yang diharapkan. Kata orang dimaksudkan untuk
manusia, karena yang mampu melaksanakan pendidikan hanyalah
manusia. Pendidikan Agama Islam ini dapat dilaksanakan sepanjang
manusia telah memiliki landasan filosofis yang luas dan landasan
ilmiah. Adapun tujuan Pendidikan Agama Islam terdiri atas tujuan
jangka pendek dan jangka panjang. Tujuan jangka pendek berupa

19 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu1997) hlm.
212.

"Sanusi Uwes, Visi dan Pondasi Pendidikan( Dalam Perspektif Islam),(Jakarta: Logos
Wacana Ilmu,2003)hlm. 6.

12 Ab. HalimTamuri,ez. al.,” A New Approach in Islamic Education Mosque Based Teaching
and Learning”, Journal of Islamic and Arabic Education 4(1),2012, hlm. 1

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 88



M. Muizuddin

pengembangan potensi diri, sedangkan tujuan jangka panjang adalah
terbentuknya kepribadian muslim yang paripurna.

Sasaran Pendidikan Agama Islam adalah penguatan peserta didik
Muslim dengan pondasi dasar Islam.'*> Rekomendasi #he First World
Conference on Muslim Education bahwa't pendidikan akan membantu
dalam keseimbangan pertumbuhan atas kepribadian yang utuh melalui
pelatihan spiritual, kecerdasan, dan rasionalitas pribadi, perasaan-
perasaan dan kepekaan tubuh.

Konsepsi pendidikan model Islam. tidak hanya melihat bahwa
pendidikan itu sebagai upaya “mencerdaskan” semata (pendidikan
intelek, kecerdasan), melainkan sejalan dengan konsepsi Islam tentang
manusia dan hakekat eksistensinya. Selanjutnya dikatakan bahwa
ajaran-ajaran Islam banyak yang relevan dengan prinsip-prinsip
“kependidikan”.!5

Secara deduktif misalnya, dari ayat-ayat Al- Quran dan Hadits
dapat ditarik berbagai benang merah yang menempatkan manusia
pada posisi penting (sentral) dan relevan dengan pendidikan
diantaranya ialah manusia itu makhluk berakal, makhluk yang dapat
belajar dan dididik serta dapat membaca, makhluk wicara dan mampu
mengkomunikasikan ide-idenya, dan makhluk yang dapat berhitung!®

Pendidikan Agama Islam harus diarahkan untuk berfungsi
merealisasi tipe kepribadian taqwa, sehingga hal itu dapat sekaligus
menjadi standar evaluasi dalam mengukur berhasil tidaknya suatu
upaya pendidikan yang mengacu pada lima sikap dasar. Adapun
kelima sikap dasar tersebut adalah: meyakini, mengikrarkan dengan
lisan, berfikrah Islam, pikiran dan pengamalan secara Islami, dan
amar ma’ruf nahi mungkar!’

Pendidikan Agama Islam berfungsi untuk menjaga dan
menumbuhkembangkan iman anak. Materi dan kurikulum Pendidikan
Agama Islam harus berdasarkan wawasan materi yang dapat
menumbuhkembangkan potensi iman anak, bukan mengerosi iman.

13 Hasan Madmarn, “The Strategy of Islamic Education in Southern Thailand : The
Kitab Jawi and Islamic Heritage”, The Journal of Sophie Asian Studies No
27,2009,hIm.37.

14Nasar Meer, “Muslim Schools in Britain: Challenging mobilisations or logical
development?”, Asia Pacific Journal, Vol.27,No 1,(March 2007),hlm.55.

15Syafii Maatif, ez al., Pendidikan Isiam di Indonesia, (Tiara Wacana: Yogyakarta,1991),
hlm.29.

16 Thid.

17 Ibid.,hlm.59-60.

89 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

Potensi adalah fitroh, ruh, kemauan bebas, dan akal manusia.Potensi
yang dimiliki oleh anak harus mendapatkan kesempatan untuk
dikembangkan. Pengembangan itu bisa berupa pemeliharaan dan
penjagaan potensi tersebut.’® Pendidikan Agama Islam terlibat dalam
semua kegiatan individu dalam hal fisik, mental, psikologi, spiritual,
dan mencoba menemukan keseimbangan antara kekuatan dan
kelemahan seseorang!?

Tujuan Pendidikan Agama Islam tidak terlepas tujuan hidup
manusia dalam Islam; yaitu menciptakan pribadi- pribadi hamba Allah
yang selalu bertaqwa kepadaNya dan dapat mencapai kehidupan yang
berbahagia dunia dan akherat. Dalam konteks sosial-masyarakat,
bangsa dan negara, maka pribadi yang bertagwa menjadi rohmatan li
al- alamin, baik dalam skala kecil maupun besar. Realisasi penguasaan
anak didik dalam berbagai aspeknya: perasaan, kemauan, intuisi,
ketrampilan atau dengan istilah lain, kognitif, afektif dan
psikomotorik. Lebih terperinci dengan materi, metode dan sistem
evaluasi yang disebut kurikulum, yang selanjutnya diperinci ke dalam
silabus.20 Bahwa kurikulum dalam dunia pendidikan Islam merupakan
karir masa depan siswa.”!

Proses Pendidikan Islam

Pendidikan Islam adalah suatu upaya atau proses, pencarian,
pembentukan, dan pengembangan sikap dan perilaku untuk mencari,
mengembangkan, memelihara, serta menggunakan ilmu dan perangkat
teknologi atau ketrampilan demi kepentingan manusia sesuai dengan
ajaran Islam. Oleh karena itu, pada hakekatnya, proses pendidikan
Islam merupakan proses pelestarian dan penyempurnaan kultur Islam
yang selalu berkembang dalam suatu proses transformasi budaya yang
berkesinambungan di atas konstata wahyu yang merupakan nilai

18 Mansur Isna, Diskursus Pendidikan Isiam, (Y ogyakarta:Global Pustaka Utama,2001),
hlm. 157- 158.

19Sobhi Rayan, “Islamic Philosophy of Education”, International Journal of Humanities
and Social Science, Vol.2 No.19 (Special Issue-October,2012), hlm. 150.

20 Azyumardi Azra, Praktek Pendidikan Islam: Akselerasi Perkenbangan dan Tantangan
Pernbaban™, dalam Kusmana & M Muslimin (ed.).,Paradigma Baru Pendidikan Retropeksi
dan Proyeksi Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: PIC UIN Jakarta,2008),
hlm.64-65.

2'Rosnani Hashim, etal, “Iraditional Islamic Education in Asia and Afrika: A
Comparative Study of Malayasia’s Pondok, Indonesia’s Pesantren and Nigeria’s Traditional
Madrasah”,World Journal of Islamic History and Civilization, 1 (2): 94-107,201, (ISSN
2225- 0883 (@ IDOSI Publications,2011),hlm.95.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 90



M. Muizuddin

universal. Agar proses pendidikan Islam dapat berjalan secara
konsisten dan efektif ada beberapa hal yang harus diperhatikan, yaitu:
Pertama, Kedudukan bahan pelajaran, khususnya ilmu dan teknologi
dalam perespektif Islam atau epistemologi ilmu Islami. Merupakan
suatu keharusan untuk menjadikan bahan pelajaran itu sebagai
komponen pendidikan yang pembentukannya dilakukan secara
bertahap. Di samping itu diupayakan pula aplikasi ilmu keislaman
dalam kehidupan masyarakat, sehingga pilihan atau spesialisasi ilmu-
ilmu Islami atau ilmu-ilmu keislaman (ulumuddin) merupakan tawaran
program yang dapat diadakan di pesantren, madrasah, dan sekolah
umum.

Kedna, Tenaga pendidik yang berkualitas dalam bidang ilmu yang
menjadi spesialisasinya dan bidang metodologi pendidikan secara
profesional. Pengadaan tenaga pendidik, sebelum diperoleh melalui
hasil sistem pendidikan Islam tersebut dibentuk dengan sistem
pelatihan berikut: (1) Preservice yang pesertanya adalah tenaga ahli ilmu
umum yang dilengkapi ilmu agama dan ahli ilmu agama yang
dilengkapi dengan ilmu umum secara integral. (2) Inservice untuk
mereka yang sudah terlibat dalam kegiatan pendidikan tersebut sesuai
dengan prinsip pendekatan integratif. (3) Onservice, untuk mereka yang
sudah terlibat dalam pendidikan tersebut dengan kegiatan supervisi
dan bimbingan dengan prinsip sama dengan 1 dan 2.

Ketiga, Administrasi, berupa penunjang proses yang dijalankan
dengan suatu sistem mekanisme yang menjamin berfungsinya sebagai
sarana tindak lanjut pendidikan akademik serta sumber data dan
informasi.

Pembelajaran dijalankan dengan mengikuti prinsip seleksi, gradasi
dan evaluasi yang ketat. Artinya penyusunan bahan ajar, metodologi
dan evaluasi dilakukan sesuai dengan tujuan umum (yaitu
terbentuknya manusia muttaqin), tujuan kelembagaan, serta tujuan
proses pendidikan dalam keseluruhan maupun secara khusus yang
setiap periode waktu tertentu selalu ditinjau kembali dan direvisi
sesuai dengan perkembangan yang terjadi di dalam masyarakat
maupun perkembangan yang diinginkan terjadi dalam masyarakat.
Sedangkan evaluasi keberhasilan peserta didik hendaknya meliputi: (1)
aspek kognitif (ilmu); (2) aspek profesional (psikomotor), yaitu
kemampuan untuk mengaplikasikan atau menggunakan ilmu,
teknologi, dan ketrampilan dalam tugasnya; (3) aspek kreativitas, yaitu
kemampuan untuk mengembangkan sesuatu lebih jauh dari apa yang

Ol JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

dia peroleh; (4) aspek kepribadian yang utuh sebagai hamba Allah,
warga negara, anggota masyarakat, serta anggota keluarga yang
beriman dan bertakwa.??

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Dalam perspektif Islam, mengemban amanat sebagai guru bukan
terbatas pada pekerjaan atau jabatan seseorang, melainkan memiliki
dimensi nilai yang lebih luas dan agung, yaitu tugas ketuhanan,
kerasulan dan kemanusiaan. Tugas ketuhanan karena mendidik
merupakan sifat “fungsional” Allah (sifat rwbubiyah) sebagai “rabb”
yaitu sebagai “guru” bagi semua makhluk. Allah mengajar semua
makhluk-Nya lewat tanda-tanda alam, dengan menurunkan wahyu,
mengutus Rasul-Nya dan lewat hamba-hamba-Nya yang beriman
untuk mendidik. Dalam lembaga sekolah tugas utama guru adalah
mendidik dan mengajar.? Berkaitan dengan guru secara sentral, ini
adalah fenomena yang dikenal sebagai ‘mencari ilmu’ (2halabul ilnz) 2*

Bagi guru mata pelajaran, kurikulum dapat menjadi pedoman
dalam melaksanakan pembelajaran di kelas. Kurikulum sebagai
pedoman guru dalam usaha pembelajaran. Pembelajaran adalah suatu
proses interaksi antara guru dan peserta didik yang berisi berbagai
kegiatan yang bertujuan agar terjadi proses belajar (perubahan tingkah
laku) pada diri peserta didik.>

Keberadaan Pendidikan Agama mendapatkan jaminan hukum
yang kuat di Indonesia. Kebijakan pemerintah Indonesia dalam
Pendidikan Agama di Sekolah-sekolah penerapannya segera setelah
deklarasi kemerdekaan.?s Lebih lanjut didalam pasal 3 Undang-undang
Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003. Tujuan pendi-
dikan adalah untuk mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang

22Jusuf Amir Feisal, Reorientasi Pendidikan Islam, ( Jakarta: Gema Insani Press, 1995),
96-97.

2Marno & M. Idris, Strategi dan Metode Pengajaran, Menciptakan Ketrampilan Mengajar
_yang Efektif dan Ednkatif, (Y ogyakarta:Ar-Ruzz,2010),hlm.19-20

2 Fazlur Rahman, Is/am,terj Mohammad, Ahsin( Bandung Pustaka,1984),hlm.270.
2Zarnal Arifin Ahmad, Perencanaan Pembelajaran Dari Desain Sampai Implementasi,
(Yogyakarta: PT. Pustaka Insani Madani, 2012), hlm.12.

26Zainal Abidin Bagir & Abdullah, Iwan,” The Development and Role of Religions Studies:
Some  Indonesian Reflections”, dalam (Ahmad, Kamaruzzaman Bustaman & Jory,
Patrick,Editors:  Islamic Studies and Islamic Education in  Contemporary  Southeast
Asia,(Malaysia, Kuala Lumpur: Yayasan Ilmuwan, 2011).hlm.61.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 92



M. Muizuddin

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri,
dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab.

Konsekuensi logis yang diterima oleh para guru adalah menyusun
dan mengembangkan silabus berdasarkan Standar Isi dan Standar
Kompetensi Lulusan.?” Tahapan berikutnya adalah bahwa para guru
menjabarkan silabus yang telah disusun ke dalam Rencana
Pelaksanaan Pembelajaran (RPP). Dalam rangka penyusunan RPP,
para guru mengacu pada Standar Proses sesuai Permendiknas No. 41
Tahun 2007.

Kegiatan Pembelajaran terdiri dari 3 (tiga) tahapan yaitu
pendahuluan, inti dan penutup. Kegiatan pendahuluan merupakan
kegiatan awal dalam suatu pertemuan pembelajaran yang ditujukan
untuk membangkitkan motivasi dan memfokuskan perhatian peserta
didik untuk berpartisipasi aktif dalam proses pembelajaran. Kegiatan
inti merupakan proses pembelajaran untuk mencapai KD.

Kegiatan pembelajaran dilakukan secara interaktif, inspiratif,
menyenangkan, menantang, motivasi peserta didik untuk berpar-
tisipasi aktif, serta memberikan ruang yang cukup bagi prakarsa,
kreativitas, dan kemandirian sesuai dengan bakat peserta didik.
Kegiatan ini dilakukan secara sistematis dan sistemik melalui proses
eksplorasi, elaborasi, dan konfirmasi. Penutup merupakan kegiatan
yang dilakukan untuk mengakhiri aktivitas pembelajaran yang dapat
dilakukan dalam bentuk rangkuman atau kesimpulan, penilaian dan
refleksi, umpan balik, dan tindak lanjut.

Masing - masing Mata Pelajaran memiliki karakteristik yang
berbeda satu dengan yang lain. Mata pelajaran PAI juga memiliki latar
belakang, tujuan, dan ruang lingkup yang berbeda.Ketiga hal tadi
tertuang dalam Standar Isi. Para guru diharapkan memahami
ketiganya sebelum membuat RPP dan akhirnya melaksanakan proses
pembelajaran di kelas.

Problema utama Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah umum
tidak hanya pada kerangka konsep kurikulum ideal yang tertulis
(written curriculum) melainkan justru berkaitan dengan implementasi
kurikulum formal dalam proses pembelajaran yang efektif yakni
persoalan metode pembelajaran oleh guru.Pembelajaran dalam PAI
juga harus dilakukan dengan pendekatan dan metode yang
memberikan pencerahan, partisipatif dan kreatif. Mata pelajaran PAI
memiliki latar belakang, tujuan, dan ruang lingkup yang khusus. Oleh

271Lihat Permendifnas No. 22 Tabhun 2006

93 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

karena itu, nilai-nilai yang ada dalam Islam harus diintegrasikan dalam
proses pembelajaran. Proses pengelompokan peserta didik dalam
mengerjakan tugas kelompok, disesuatkan dengan kaidah-kaidah
Islam. Hal yang sama juga diberlakukan dalam pemberian tugas-tugas
individu, karena tidak semua individu memiliki tugas yang sama dalam
Islam. Dengan demikian, materi pembelajaran dikaji bersama dengan
cara-cara yang sesual dengan norma-norma dan nilai-nilai keislaman.

Pendidikan Moral

Ada beberapa term yang sering dipakai untuk mendiskripsikan
sesuatu yang berkaitan dengan perilaku manusia. Term itu antara lain
adalah etika, moral, akhlak, adab, dan susila. Term-term tersebut
seringkali menimbulkan salah paham dalam penggunaannya. Oleh
karena itu perlu adanya penegasan terhadap perbedaan-perbedaan
tersebut, utamanya terhadap term yang lazim dipakai, seperti etika,
moral dan akhlak.

Istilah etika berasal dari bahasa Yunani, Ethos dalam bentuk
tunggal yang berarti adat, dalam bentuk jamak adalah ta etha artinya
adat kebiasaan.?s Sedangkan etika menurut Burhanuddin Salam adalah
sebuah refleksi kritis dan rasional mengenai nilai dan norma moral
yang menentukan dan terwujud dalam sikap dan pola perilaku hidup
manusia, baik secara pribadi maupun sebagai kelompok.?” Dengan
demikian, etika adalah ilmu tentang baik dan buruk, dan memiliki
kmponen-komponen dasar, menjadi pedoman bagi seseorang atau
suatu kelompok dalam dalam mengatur tingkah laku, etika juga
kumpulan asas atau nilai moral.

Moral berasal dari kata mores (latin), yang berasal dari kata mos
yang berarti kesusilaan, tabiat atau kelakuan. Moral dengan demikian
dapat diartikan sebagai ajaran kesusilaan. Moralitas berarti hal
mengenai kesusilaan.® Halstead menyebutkan bahwa moralitas dalam
Islam umumnya dipahami sebagai daftar aturan, kewajiban dan
tanggung jawab yang diturunkan dari al-Quran dan al-Hadits.
Perilaku etis dalam Islam tidak diekspresikan dalam terminologi dalil
hukum, akan tetapi lebih diekspresikan sebagai perintah dan tindakan
sucl. Al-Qur’an itu sendiri adalah sebuah kitab yang berisi nasehat

8 Bertens, Etika, (Jakarta: Gramedia Media Utama, 2007), 4.

2 Salam, Etika Individual: Pola Dasar Filsafat Moral, ( Jakarta: Rineka Cipta, 1997), 1.
NSalam, Efika Sosial: Asas Moral dalam Kebidupan Manusia,( Jakarta: Rineka Cipta,
2002), 2.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 94



M. Muizuddin

moral. Dalam Islam ada dua konsep yang berkaitan dengan istilah
moral. Pertama, Akhlak, yang biasanya diterjemahkan dengan etika
atau nilai moral. Kedua, Adab, yang mengkombinasikan dua
pengertian yang berbeda; pertama, berkaitan dengan kesopanan,
etiket, budaya, kehalusan budi bahasa, dan sifat-sifat yang baik.
Kedua, bermakna moralitas dan nilai. Dengan demikian, moral adalah
budi pekerti atau akhlak yang berisi ajaran tentang kesusilaan!

Hubungan antara Moral dan Agama

Agama mempunyai hubungan erat dengan moral. Dalam praktek
sehari-hari, motivasi kita yang terpenting dan terkuat bagi perilaku
moral adalah agama. Atas pertanyaan “mengapa perbuatan ini atau itu
tidak boleh dilakukan”, hampir selalu diberikan jawaban spontan
“karena agama melarang” atau “karena hal itu bertentangan dengan
kehendak Tuhan”. Contoh konkrit adalah masalah moral yang aktual
seperti hubungan seksualitas sebelum perkawinan dan masalah moral
lain mengenai seksualitas. Menghadapi masalah-masalah itu, banyak
orang mengambil sikap “aku ini orang beragama dan agamaku
melarang perbuatan itu; aku akan merasa berdosa, bila melakukan hal
serupa itu”. Dengan itu masalahnya sudah selesai. Cara bagaimana kita
harus hidup, memang biasanya kita tentukan berdasarkan keyakinan
keagamaan.®

Setiap agama mengandung suatu ajaran moral yang menjadi
pegangan bagi perilaku para penganutnya. Jika kita membandingkan
pelbagai agama, ajaran moralnya barangkali sedikit berbeda, tetapi
secara menyeluruh perbedaannya tidak terlalu besar. Boleh dibilang,
ajaran moral yang terkandung dalam suatu agama meliputi dua macam
aturan. Di satu pihak cukup banyak aturan berbicara, kadang-kadang
dengan cara agak mendetail, tentang makanan yang haram, puasa,
ibadat dan sebagainya. Terutama aturan seperti itulah yang sering
berbeda dalam agama yang berlainan-lainan, tetapi konsekwensinya
tidak besar karena aturan-aturan itu hanya menyangkut kalangan
intern agama tersebut. Di lain pihak ada aturan etis lebih umum yang
melampaui kepentingan salah satu agama saja, seperti jangan
membunuh, jangan berdusta, jangan berzina, jangan mencuri. Dalam
tradisi  Yahudi-Kristiani ~aturan-aturan etis lebih umum ini

31 Halstead, “Islamic Values: A Distinctive Framework For Moral Education?. Journal
of Moral Education. Vol. 36, No. 3 Septemebr 2007, 284-285.
2Bertens, Etika, ..., 35.

95 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

dikumpulkan dalam apa yang disebut “dekalog” atau “sepuluh
perintah  Allah™ (The Ten Commandement). Tidak bisa diragukan,
peraturan etis jenis kedua ini paling penting dan diterima oleh semua
agama, maka pandangan moral yang dianut oleh agama-agama besar
pada dasarnya sama. Kita lihat, di bidang moral kesepakatan antar
agama jauh lebih mudah tercapai dari pada di bidang dogmatik.3

Mengapa ajaran moral dalam suatu agama dianggap begitu
penting? Karena ajaran itu berasal dari Tuhan dan mengungkapkan
kehendak Tuhan. Dengan kata lain dasarnya adalah wahyu. “sepuluh
perintah Allah”, misalnya disampaikan oleh Yahweh kepada Musa,
tergoreskan atas dua batu loh (Kitab Keluaran 31:38). Ajaran moral
itu diterima karena alasan keimanan. Namun demikian, nilai-nilai dan
norma-norma moral tidak secara eksklusif diterima karena alasan
keagamaan. Ada juga alasan-alasan lebih umum untuk menerima
aturan-aturan moral; alasan-alasan rasional, katakan saja. Kita bisa
menunjukkan juga alasan-alasan rasional untuk menerima aturan
seperti jangan membunuh, jangan berdusta dan lain sebagainya. Dan
dalam etika filosofis atau filsafat moral justru diusahakan untuk
menggali alasan-alasan rasional untuk nilai-nilai dan norma-norma
yang kita pakai sebagai pegangan bagi perilaku moral kita. Berbeda
dengan agama, filsafat memilih titik tolaknya dalam rasio dan untuk
selanjutnya juga mendasarkan diri hanya atas rasio. Filsafat hanya
menerima argumen-argumen, artinya alasan-alasan logis yang dapat
dimengerti dan disetujui oleh semua orang. Ia menghindari setiap
unsur non-rasional yang meloloskan diri dari pemeriksaan oleh rasio.
Sedangkan keimanan justru tidak terbuka untuk pemeriksaan rasional.
Kebenaran iman tidak dibuktikan, melainkan dipercaya. Kebenaran-
nya tidak diterima karena dimengerti, melainkan karena terjamin oleh
asal-usul Ilahi atau wahyu.3*

Pendidikan Agamasebagai Harapan

Ada dua istilah yang hampir sama dan sering digunakan dalam
dunia pendidikan, yaitu: Paedagogik dan paedagogick. Paedagogie
berarti pendidikan sedangkan paedagogik artinya ilmu pendidikan.
Paedagogick atau ilmu pengetahuan ialah yang menyelidiki,
merenungkan tentang gejala-gejala perbuatan mendidik.Istilah ini
berasal dari kata Paedagogia (Yunani) berarti pergaulan dengan anak-

B Bertens, Etika, ..., 36.
34Bertens, Etika, ..., 37.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 96



M. Muizuddin

anak. Sedangkan yang sering digunakan istilah paedagogog, yaitu
seorang pelayan (bujang) pada zaman Yunani Kuno yang
pekerjaannya mengantar dan menjemput anak-anak ke dan dari
sekolah.Paedagogos berasal dari kata paedos (anak) dan agoge (saya
mem-bimbing, memimpin).3

Dalam definisi maha luas pendidikan adalah hidup.Pendidikan
adalah segala pengalaman yang berlangsung dalam segala lingkungan
dan sepanjang hidup. Pendidikan adalah segala situasi hidup yang
mempengaruhi pertumbuhan individu. Definisi sempit pendidikan
adalah sekolah. Pendidikan adalah pengajaran yang diselenggarakan di
sekolah sebagai lembaga pendidikan formal.3 Definisi alternatif atau
luas terbatas pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan oleh
keluarga, masyarakat, dan pemerintah, melalui kegiatan bimbingan,
pengajaran, dan latihan, yang berlangsung di sekolah dan luar sekolah
sepanjang hayat, untuk mempersiapkan peserta didik agar dapat
memainkan peranan dalam berbagai ling-kungan hidup secara tepat di
masa yang akan datang.’

Ki Hajar Dewantara, tokoh pendidikan nasional, merumuskan
hakekat pendidikan sebagai usaha orang tua bagi anak-anak dengan
maksud untuk menyokong ke-majuan hidupnya dalam arti
memperbaiki tumbuhnya kekuatan rohani dan jasmani yang ada pada
anak-anak. Pendidikan juga dimaksudkan untuk menuntun segala ke-
kuatan yang ada agar masyarakat mencapai keselamatan dan kebaha-
glaan yang setinggi-tingginya.’

Zuhairini mengutip pendapat John S. Brubacher mengemu-kakan
bahwa pendidikan diartikan sebagai proses timbal balik dari setiap
pribadi manusia dan penyesuaian dirinya dengan alam, dengan teman,
dan dengan alam semesta.® Pendidikan merupakan pula perkem-
bangan yang terorganisasi dan kelengkapan dari semua potensi-
potensi manusia, moral, intelektual dan jasmani (fisik), oleh dan untuk
kepribadian  individunya dan kegunaan masyarakatnya yang

BM.Ngalim Purwanto lmn Pendidikan-Teoritis dan Praktis. (Bandung: Remaja
Karya.1985). H.1

%Redja Mudyahadjo, Pengantar Pendidikan : Sebuabh Studi Awal Tentang Dasar-Dasar
Pendidikan pada Umumnya dan Pendidikan di Indonesia. (Jakarta: Radja Grafindo
Persada, 2001). H. 3-6

¥1bid. H 11

B Darmaningtyas. Pendidikan Pada dan Setelab Krisis (Evaluasi Pendidikan di Masa Krisis).
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999). H. 4

39Zuhairini, dkk.Filsafat Pendidikan Isiam.(Jakarta: Bumi Aksara.1992). H. 150

97 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

diharapkan demi menghimpun semua aktivitas tersebut bagi tujuan
hidupnya (tujuan terakhir).

Sementara itu Al-Ghazali seperti yang dikutip oleh Abidin Ibnu
Rusn dalam bukunya Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan
merumuskan pendidikan adalah proses memanusiakan manusia sejak
masa kejadiannya sampai akhir hayatnya melalui berbagai ilmu
pengetahun yang disampaikan dalam bentuk pengajaran secara
bertahap, dimana proses pengajaran itu menjadi tanggungjawab orang
tua dan masyarakat menu-ju pendekatan diri kepada Allah sehingga
menjadi manusia sempurna (Ibnu Rusn, 1998).

Dari beberapa pendapat di atas tentang pendidikan dapatlah
dimengerti bahwa pendidikan meliputi semua perbuatan atau usaha
dari generasi tua untuk mengalihkan (melimpahkan) pengetahuannya,
pengalamannya, kecakapan serta ketrampilannya kepada generasi
muda, sebagai usaha untuk menyiapkan mereka agar dapat memenuhi
fungsi hidupnya baik jasmaniah maupun rohaniah.

Pendidikan juga merupakan salah satu usaha mengembangkan
moral anak yang mencakup dua proses sengaja dan tidak sengaja.
Dalam hal ini ada empat pilar pendidikan UNESCO (Delor, 1997)
yang dapat dijadikan pedoman dalam mendidik moral; meliputi
learning to fknow (belajar mengetahui), learning to do (belajar berbuat),
learning to be (belajar menjadi diri sendiri) dan /learning live together (belajar
hidup bersama) merupakan pijakan yang kuat bagi orang tua untuk
mengajarkan dan mendidik moral anak. Dari empat pilar pendidikan
tersebut maka pendidik memiliki peran penting sebaga berikuti: (1)
mem-perluas wawasan pengetahuan anak tentang nilai-nilai, sehingga
mereka dapat memberikan alasan-alasan moral (woral reasoning) yang
tepat sebelum mereka mewujudkannya dalam tindakan; (2)
membimbing anak agar terampil melakukan suatu tindakan dari apa
yang diyakininya sebagai nilai kebenaran, kebaikan dan keindahan; (3)
mengarahkan anak agar memiliki sifat-sifat baik yang melekat, agar
konsistensi, intensitas, dan frekuensi dalam melakukan hal-hal yang
terpuji menjadi satu kebiasaan sebagai wujud adanya internalisasi nilai
moral; (4) membimbing anak untuk selalu harmonis dengan
lingkungannya, karena sebagai bagian dari masyarkaat mereka hidup
selalu bersinggungan dengan orang lain. Oleh karena itu, untuk
menjaga keharmonisan itu anak perlu dibiasakan untuk menampilkan
perilaku-perilaku yang baik dan benar, sehingga dapat hidup bahagia
bersama dengan orang yang lain tanpa merugikan.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 98



M. Muizuddin

Sejalan dengan penentuan prioritas pembangunan, lebih-lebih
pada bidang material dalam rangka menyesuaikan diri dengan
kemajuan teknologi, maka ada pema-haman yang keliru tentang
pendidikan, yaitu menjejalkan ilmu pengetahuan yang berhubungan
dengan bidang material itu sebanyak-banyaknya kepada anak.
Kecenderungan ini sebenarnya bertujuan baik tetapi bahan-bahan
yang diberikan umumnya bersifat ekstren dari inti kepribadian
manusia, sehingga pendidikan yang diberikan hanyalah bersifat
pengajaran yakni usaha mengembangkan intelektualitas manusia.

Kegagalan pendidikan nasional itu disebabkan oleh penerapan
konsep pen-didikan yang sedikit banyak telah mengabaikan
pendidikan watak dan kemampuan bernalar atau dengan kata lain
telah mengabaikan pendidikan moral. Pendidikan seharusnya tidak
saja mengedepankan aspek kognisi atau mengejar target kurikulum
yang bermuatan materi-materi “kognitif”, tetapi diarahkan untuk
membangun watak bangsa dan “moral feeling”. Peserta didik
diarahkan untuk mampu memadukan akal dan perasaan untuk
menimbang baik dan buruk suatu perbuatan sehingga peserta didik
akan cenderung untuk berbuat baik, bermoral mulia, disertai
kemampuan untuk berinovasi, kreatif, produktif, dan mandiri.

Pendidikan nasional tidak akan berarti apa-apa kalau hanya dapat
melahirkan orang-orang yang pintar, tetapi rakus dan tamak.
Penumbuhan cipta, rasa dan karsa yang optimal merupakan condition
sine quanon 40 (syarat mutlak) bagi keberhasilan anak dimasa depan,
karena sosok manusia di masa depan adalah sosok yang profesional,
kompetitif, interdisipliner dan berbudaya.

Oleh karena itu pendidikan harus diarahkan untuk membangun
kesadaran kritis peserta didik tentang berbagai hal, termasuk nilai-nilai
moral, hak asasi manusia, kebenaran, keadilan, dan kejujuran. Dengan
demikian, peserta didik akan menyadari bahwa menyontek, tawuran,
dan menganiaya orang lain itu tidak baik.

Selama ini pendidikan di Indonesia cenderung hanya memberikan
sebuah pengertian saja kepada peserta didik, tanpa bisa memfasilitasi
pembentukan watak. Tidak dapat dipungkiri bahwa pendidikan di
Indonesia terlalu didominasi oleh lingkaran kognitif. Konsep-konsep,

40Suatu kejadian yang merupakan akibat biasanya ditimbulkan oleh beberapa
peristiwa atau keadaan atau faktor yang satu sama lainnya merupakan suatu
rangkaian yang berhubungan. Untuk mempermudah penguraian ajaran sebab —
akibat

99  JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

norma-norma, dan nilai agama serta adat isitiadat banyak dibaca dan
dihapalkan saja, tetapi sedikit sekali terefleksi untuk direnungi apa
sesungguhnya isi dan maknanya yang terkandung di dalamnya
sechingga pengimple-mentasiannya dalam kehidupan sangat jauh.
Tujuan pendidikan nasional pada dasarnya menekankan pada sistem
nilai namun implementasi kurikulum di sekolah belum dapat
mengakomodasi tujuan pendidikan nasional sebagaimana yang
dikehendaki.

Apabila implementasi sistem pendidikan tetap dibiarkan seperti
itu, para peserta didik yang kelak menjadi pemimpin dan pewaris
bangsa ini hanya mampu membuat pidato-pidato atau rencana-
rencana yang hanya enak didengar tanpa mampu mengimplemen-
tasikannya.Nilai moral hanya sebatas imperatif saja yang tidak
menyentuh pergulatan manusia sehari-hari. Mereka tidak akan mampu
memadukan akal dan perasaan untuk menimbang baik dan buruk
suatu perbuatan atau keputusan yang akan diambil. Mereka cenderung
akan banyak bergantung pada pendapat orang lain tanpa mampu
menyaringnya terlebih dahulu sehingga mereka tidak akan mampu
mandiri.

Agenda pendidikan masa depan harus mulai mengutamakan
pendidikan yang mampu menciptakan manusia bermoral, yaitu
manusia yang mampu menggunakan akal dan perasaan untuk
menimbang baik dan buruknya sesuatu dengan berlandaskan nilai-
nilai luhur, norma-norma agama, dan adat-istiadat dalam
kehidupannya. Manusia yang mampu untuk berbuat baik, bermoral,
disertai kemampuan untuk berinovasi, kreatif, produktif, dan mandiri.
Apabila peserta didik Indonesia telah bermoral, maka mereka akan
mampu mengikis ketamakan, kekasaran, kebrutalan, keangkuhan, dan
ketergantungan pada orang lain. Anak-anak masa depan akan lebih
beradab, bermoral dan terpuji sehingga mereka akan menjadikan
manusia yang berdedikasi bagi kehidupan masyarakat, bangsa dan
negara.

Mengingat pentingnya penanaman moral bagi peserta didik, ada
beberapa usulan agenda pendidikan bermuatan moral yang harus
segera direalisasikan: Pendidikan harus berdasarkan nilai-nilai agama,
budaya, dan adat istiadat bangsa yang bernilai luhur. Nilai-nilai ini
ditanamkan (diinternalisasikan) ke dalam diri peserta didik harus
secara komprehensif dan melekat dalam setiap mata pelajaran. Dalam
setiap mata pelajaran seharusnya ada pesan nilai dan moral tersebut

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 100



M. Muizuddin

untuk kemudian dihayati dan dipraktekan dalam kehidupan sehari-
hari.

Islam selalu mendorong umatnya untuk menggunakan akal dan
menuntut ilmu pengetahuan, agar dengan demikian mereka dapat
membedakan mana yang benar dan mana yang salah, dapat
menyelami hakekat alam.Islam mewajibkan kepada umatnya untuk
melaksanakan pendidikan.Karena menurut ajaran Islam, pendidikan
adalah juga merupakan kebutuhan hidup manusia yang mutlak harus
dipenuhi untuk mencapai kesejahteraan dan kebahagiaan dunia dan
akhirat.

Oleh karena itu untuk mencapai tingkat takwa atau manusia yang
berkepribadian muslim menghendaki adanya pendidikan. Pendidikan
itu harus dilakukan sedemikian rupa sehingga sampai ketingkat yang
dikehendaki Allah SWT.sendiri, yang sebenar-benarnya takwa, seperti
firmannya dalam Surah Ali Imran: 102; “Hai orang-orang yang
beriman, bertakwalah kamu kepada Allah sebenar-benar takwa
kepada-Nya, dan janganlah sekali-kali kamu mati melainkan dalam
keadaan beragama Islam”

Tujuan pendidikan Islam yang sejalan dengan misi Islam itu
sendiri, yaitu mempertinggi nilai-nilai akhlak hingga mencapai tingkat
akhlak al-karimah. Tujuan itu sama dan sebangun dengan target yang
terkandung dalam tugas kenabian yang diemban oleh Rasul Allah
SAW, yang terungkap dalam pernyataan beliau: “Sesung-guhnya aku
diutus adalah untuk membimbing manusia mencapai akhlak yang
mulia” (hadis). Faktor kemuliaan akhlak dalam pendidikan Islam
dinilai sebagai faktor kunci dalam menentukan keberhasilan
pendidikan, yang menurut pandangan Islam berfungsi menyiapkan
manusia-manusia yang mampu menata kehidupan yang sejahtera di
dunia dan kehidupan akhirat.*

Dengan demikian tujuan akhir pendidikan yang dikehendaki Islam
adalah terbentuknya manusia yang sempurna yaitu manusia yang
beriman dan bertagwa atau berkepribadian muslim. Kepribadian
muslim adalah suatu istilah yang abstrak dan sulit untuk menentukan
siapa dan kapan seseorang telah mencapai keadaan itu, karena
penentuan  siapa-siapa  diantara hambanya yang mencapai
kesempurnaan itu merupakan hak Allah. Namun demikian tujuan
pendidikan islam adalah identik dengan tujuan hidup manusia, seperti

#Jalaluddin & Usman Said. Filsafat Pendidikan Islam : Konsep dan Perkembangan
Pemikirannya. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.1994). H. 38

101 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

tercantum dalam Al-Qur'an: “Dan aku (Allah) tidak menjadikan jin
dan manusia melainkan supaya menyembahKu”(QS. Adz-Dzariyat:
56). “Dan mereka tidak disuruh melainkan agar menyembah Allah
dan dengan ikhlas beragama kepadanya”. (QS. Bayyinah ayat : 5)
Dengan demikian jelaslah bahwa tujuan hidup manusia adalah untuk
menjadi hamba Allah yaitu mempercayai dan menyerahkan diri hanya
kepadaNya. Kepribadian seperti inilah yang disebut kepribadian
muslim (taqwa) dan ke sinilah arah dan tujuan terakhir dari
pendidikan Islam

Di sini terlihat pendidikan begitu penting dalam membentuk
kepribadian termasuk moral. Hal tersebut akan semakin nyata jika
seckolah sebagai lembaga pendidikan berupaya menanamkan dan
mengembangkan moral anak dengan melalui pendidikan agama.
Namun pendidikan agama yang diajarkan di sekolah hendaknya tidak
hanya berupa pemberian pengetahuan agama. Akan tetapi lebih luas
daripada itu yaitu menggugah perasaan/emosi anak, schingga nilai-
nilai agama akan lebih tertanam dan dihayati oleh anak didik. Hal ini
selaras dengan pendapat M. Arifin dalam bukunya Kapita Selekta
Pendidikan (Islam dan Umum) bahwa pendidikan agama yang
diberikan dilingkungan sekolah tidak hanya menyangkut proses belajar
mengajar yang berlangsung di dalam kelas melalui intelegensia
(kecerdasan otak) juga menyangkut proses internalisasi nilai-nilai
agama melalui kognisi, konasi, dan emosi, baik di dalam mupun diluar
kelas.*

Hal tersebut berarti juga bahwa pendidikan tidak hanya
menyangkut aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan psikomotor.
Oleh karenanya, beban tanggungjawab yang diberikan kepada guru
agama lebih berat, schingga dalam rangka terwujudnya tujuan
pendidikan yang dikehandaki maka perlu adanya kerjasama antara
guru agama dengan guru lain. Zakiyah Daradjat dalam bukunya ilmu
jiwa agama, menyatakan bahwa pendidikan agama sesungguhnya jauh
lebih berat daripada pengajaran pengetahuan umum apapun. Beratnya
tidak terletak pada ilmiahnya, akan tetapi pada isi dan tujuan pendi-
dikan itu sendiri. Pendidikan agama ditujukan kepada pembentukan
sikap, pembinaan akhlak, atau dengan ringkas dikatakan pembinaan
kepribadian disamping pembinaan pengetahuan agama anak. Dengan
demikian pendidikan yang ditujukan kepada anak adalah secara

4 Arifin.Kapita Selekta Pendidikan (Istam dan Umum).(Jakarta: Bumi Aksara.1993). H.
216

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 102



M. Muizuddin

keseluruhan atau seutuhnya, mulai dari pemberian pengetahuan,
pembinaan sikap, dan pribadinya, sampai kepada pembinaan tingkah
laku (akhlak) sesuai dengan ajaran agama.*?

Dalam agama Islam, tanggungjawab pendidikan tidak hanya
terletak di pundak guru atau pendidik formal di sekolah, tetapi
merupakan tanggungjawab bersa-ma antara orang tua, guru dan
masyarakat.Ini berarti bahwa yang dimaksud pendidik itu adalah orang
tua, guru dan orang dewasa lainnya yang harus dapat membawa anak
kearah kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam.

Sebagaimana yang kita ketahui pendidikan tidaklah dimulai dari
sekolah, akan tetapi dari rumah tangga. Sulit untuk mengabaikan
peran kelurga dalam pendidikan. Anak-anak sejak masa bayi hingga
memasuki usia sekolah memiliki lingkungan tunggal yaitu keluarga.
Sejak anak dilahirkan ke dunia, mulailah ia menerima didikan-didikan
dan perlakuan, mula-mula dari ibu bapaknya kemudian dari anggota
keluarga lainnya yang semuanya ikut memberikan dasar-dasar
pembentukan moral anak. Sehingga kebiasan yang dimiliki anak-anak
sebagian besar terbentuk oleh pendidikan keluarga.

Bayi yang baru lahir merupakan mahkluk yang tidak berdaya
namun ia telah dibekali potensi yang bersifat bawaan yang memiliki
kemampuan untuk berkembang. Kondisi ini menyebabkan manusia
memerlukan pemeliharaan, pengawasan dan bimbingan yang serasi
dan sesuai agar pertumbuhan dan perkembangannya dapat berjalan
baik dan benar. Disini keluarga merupakan lingkungan pendidikan
yang pertama, dan pendidiknya adalah kedua orang tua sebagai
pendidik kodrati ibu dan bapak diberikan anugerah oleh Allah SWT
berupa naluri orang tua.Karena naluri itu timbul rasa kasih sayang
para orang tua kepada anak-anak mereka, sechingga moral keduanya
merasa terbeban tanggungjawab untuk memelihara, mengawasi dan
melindungi serta membimbing keturunan mereka.

Begitu besar fungsi dan peran orang tua schingga ia mampu
membentuk moral anak-anak mereka. Setiap bayi yang dilahirkan
membawa membawa potensi beragam, namun bentuk perilaku yang
akan muncul tergantung dari bimbingan, pemeliharaan dan pengaruh
orang tua mereka. Sehingga tepatlah kalau dikatakan pendidikan
keluarga merupakan pendidikan dasar bagi pembentukan moral anak.
Pendidikan tersebut kemudian ditambah dan disempurnakan di
sekolah.

43 Zakiyah Daradjat. I/mn Jiwa Agama.(Jakarta: Bulan Bintang.1991). H. 112

103 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

Sekolah sebagai lembanga pendidikan adalah pelanjut dari
pendidikan keluarga. Karena keterbatasan orang tua untuk mendidik
anak-anak mereka, maka mereka serahkan anak-anaknya ke sekolah
sejalan dengan kepentingan dan masa depan anaknya. Maka dalam hal
ini pengetahuan dan penentuan sekolah yang tepat bagi anak dalam
rangka membentuk dan mengembangkan moral anak adalah sangat
penting. Mungkin saja yang berasal dari keluarga yang taat beragama
akanmenyekolahkan anaknya pada sekolah-sekolah agama, dan
sebaliknya orang tua yang lain menye-kolahkan anaknya pada sekolah-
sekolah umum. Yang jelas lembaga pendidikan tersebut akan memberi
pengaruh dalam membentuk moral anak tersebut.

Zakiah Daradjat dalam bukunya Kesehatan Mental, mengung-
kapkan bahwa pendidikan agama dalam sekolah penting untuk
pembinaan dan penyempurnaan pertumbuhan kepribadian anak didik,
karena pendidikan agama mempunyai dua aspek terpenting. Kedua
aspek tersebut adalah: (1) Aspek pertama dari pendidikan agama
adalah yang ditunjukkan kepada jiwa atau pembentukan kepriba-dian.
(2) Aspek kedua dari pendidikan agama itu adalah yang ditujukan
kepada pikiran yaitu pengajaran agama itu sendiri.*

Memang sulit untuk mengungkapkan secara tepat sejauhmana
pengaruh pendidikan agama melalui kelembagaan pendidikan
terhadap perkembangan moral anak. Namun demikian besar kecilnya
pengaruh tersebut sangat tergantung pada berbagai faktor yang sangat
memotivasi anak untuk memahami nilai-nilai agama.Seperti sejauh-
mana perencanaan pendidikan agama yang diberikan di sekolah,
kompetensi guru dalam mendidik dan ilmu pengetahuan yang dimiliki,
materi yang disampaikan, fasilitas sekolah yang tersedia, kerjasama
antar guru, keluarga dan masyarakat, serta lingkungan disekitarnya
yang kondusif dan sebagainya.

Perbaikan proses pembelajaran dan evaluasi yang seimbang antara
aspek kognitif dan afektif perlu dilakukan. Para pengajar jangan hanya
menyuruh peserta didiknya untuk membaca atau mengingat-ingat
pelajaran, tetapi berikan kesempatan kepada peserta didik untuk
melakukan refleksi, untuk merenungi apa sesungguhnya yang telah
dibaca dan dipelajari tersebut, dan mendorong mereka mengimple-
mentasikannya dalam kehidupan. Hasil evaluasi peserta didik yang
tercantum dalam rapor juga harus mempertimbangkan unsur nilai dan
moral. Memang masih sulit tampaknya untuk menentukan seberapa

4Zakiah Daradjat,Kesehatan Mental. (Jakarta: Gunung Agung. 1995). H. 129

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 104



M. Muizuddin

besar nilai moral yang dimiliki peserta didik.Akan tetapi, hal itu dapat
dibuat indikator yang disepakati bersama antara lembaga
penyelenggara pen-didikan, keluarga, dan masyarakat.

Peserta didik hendaknya diberi kesempatan untuk belajar, bahkan
saat pendidik sedang mencoba mengajar mereka. Masalah “watak,
penjelasan nilai-nilai, dan perkembangan akhlak”, selama ini terlalu
sering disajikan sebagai jalur satu arah, anak harus mendengar
sebagaimana sebaiknya dan harus menangkap maksud tersebut.
Paradigma ini mulai sekarang saatnya dirubah. Dalam situasi keluarga
maupun dalam ruang kelas, anak-anak dilibatkan dalam percakapan,
saling menanggapi dan saling belajars

Lebih dari itu sekolah sebagai penyelenggara pendidikan formal
diharapkan mampu mengubah sistem pengajaran yang lebih
meneckankan pada aspek kognitif, ke sistem pengajaran yang seimbang
antara kognitif, afektif dan psikomotor. Perpaduan ketiga aspek
tersebut akan memberikan bekal kepada siswa untuk hidup dalam
masyarakat. Penggarapan aspek afektif (sikap, minat, sistem nilai,
apresiasi, motivasi, harga dir) akan berdampak positif terhadap
perilaku anak didik.

Selain sekolah, masyarakat juga merupakan lapangan pendidikan
yang turut mempengaruhi perkembangan anak didik. Corak ragam
pendidikan yang dialami anak dalam masyarakat banyak sekali yang
meliputi segala bidang, baik pembentukan kebiasaan-kebiasaan,
pembentukan pengetahuan, sikap dan minat, pembentukan kesu-
silaan, nilai-nilai dan keagamaan.

Keserasian ketiga lapangan pendidikan yakni keluarga, sekolah
dan masyarakat akan membawa dampak yang positif terhadap
perkembangan moral anak. Disini-lah terlihat hubungan yang erat
antara tiga lingkungan pendidikan tersebut.anak yang dibesarkan
dalam lingkungan masyarakat santri tentu akan lebih membawa
pengaruh terhadap perkembangan moral anak dibanding lingkungan
masyarakat lainnya.

Selanjutnya kegiatan pendidikan yang dilaksanakan dalam upaya
mengem-bangkan moral anak akan lebih mudah terwujud apabila
seseorang pendidik menyadari bahwa ia harus mampu menjadi teladan
yang ideal bagi anak didiknya baik dalam perkataan, tingkah laku dan
perbuatannya, disamping itu hendaknya mampu mengamalkan

$R. Coles, Menumbubkan Kecerdasan Moral Anak. (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.2000).

105 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

ilmunya, agar ucapannya tidak mendustai perbuatannya. Hal yang
sama dikemukakan oleh Umar Hasyim mengutip pendapat Amru bin
’Atabah dalam bukunya cara mendidik anak dalam Islam, bahwa
hendaklah tuntutan perbaikan bagi anak-anak, dimulai dari perbaikan
anda terhadap diri sendiri. Karena mata dan perhatian mereka selalu
terikat kepada anda.Mereka menganggap baik segala yang anda
kerjakan, dan mereka menganggap jelek segala yang anda jauhi.*

Peserta didik harus mendapatkan contoh atau keteladanan dari
nilai-nilai pendidikan yang diterimanya dalam lingkungan tempat
mereka berada. Tidak adalagi jarak antara apa yang dipelajari di
sekolah dan realitas kehidupan di dalam keluarga dan masyarakat.
Terlebih lagi waktu keberadaan mereka di sekolah sangat terbatas,
sedang-kan waktu mereka berada di lingkungan keluarga dan
masyarakat sangat banyak.Sekolah dan lingkungan masyarakat harus
saling mengisi dalam pendidikan ini.

Pemberian contoh dan teladan dari pendidik tentang penerapan
moral dalam kehidupan nyata sangat diperlukan.Peserta didik tidak
hanya dijejali dan diperkenalkan konsep-konsep moral, sedangkakan
pendidiknya tanpa merasa bersalah dan tanpa sadar telah
menjerumuskan anak diriknya dengan perilaku-perilaku ‘amoral’ yang
dilakukan dan ditunjukkan kepada anak didik.Teori behavioris
khususnya teori belajar sosial (social learning theory) dari Bandura yang
memfokuskan pada perilaku aktual anak-anak, seperti berbohong,
mencuri, membantu orang dan sebagainya.Munculnya berbagai
perilaku anak merupakan hasil modeling dari tingkah laku yang
dilakukan oleh orang disekitarnya, keluarga, guru, teman sebaya,
media masa dan lingkungan masyarakat.

Dalam kaitan ini Allah SWT, dalam surah al-Baqarah: 44 dengan
tegas menyatakan; “Mengapa kamu suruh orang lain (mengerjakan)
kebajikan, sedangkan kamu melupakan diri (kewajiban)mu sendiri,
padahal kamu membaca Al-Kitab (taurat)? Maka tidakkah kamu
berfikir ?747

Jadi melalui pendidikan agama kita dapat mengembangkan moral
anak dan akhirnya dimana segala sikap, tindakan, perbuatan, dan
perkataannya akan dikendalikan oleh pribadi yang terbina didalamnya
nilai agama, yang akan menjadi pengendali perbuatannya. Dengan
pengembangan moral melalui pendidikan maka akan tercipta suatu

4 Umar Hasyim. Cara Mendidik Anak dalam Islam.(Surabaya: Bina Ilmu.1991). H. 159

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 106



M. Muizuddin

manifestasi riil dan tercermin dalam perilaku. Sayyid Sabiqdalam
bukunya Unsur-unsur Dinamika dalam Islam, mengatakan bahwa
orang yang berpegang teguh pada agama, senantiasa menjaga hatinya
untuk tidak menuruti hawa nafsu, senantiasa cenderung terhadap
sesuatu yang diridahi Tuhan; bersih dari noda dan dapat membawa
dirinya kepada lebih takwa. Lebih jauh Zakiyah Daradjatdalam
bukunya Membina Nilai-Nilai Moral di Indonesia berpendapat bahwa
apabila keyakinan beragama itu betul-betul telah menjadi bagian
integral dari kepribadian seseorang, maka keyakinan itulah yang akan
mengawasi segala tindakan, perkataan bahkan perasaannya. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan agama sangat perlu dan penting
diberikan kepada anak dalam rangka mengembangkan moral48(Sabiq,
1981)

Catatan Akhir

Pendidikan agama yang diberikan kepada anak hendaklah secara
keseluruhan atau seutuhnya, mulai dari pemberian pengetahuan,
pembinaan, sikap, dan kepribadi-annya sampai kepada pembinaan
tingkah laku (akhlak) sesuai dengan ajaran agama.Dengan pendidikan
agama ini diharapkan tercipta suatu menifestasi riil yang tercermin
dalam perilaku bermoral. Agama menjadi kepribadian anak dimana
segala sikap, tindakan, perbuatan, dan perkataannya akan dikendalikan
oleh pribadi yang terbina didalamnya nilai agama, yang akan menjadi
pengendali perbuatannya. Inilah yang dinamakan insan yang bertaqwa.

Pendidikan yang dilaksanakan dalam upaya mengem-bangkan
moral anak akan lebih mudah terwujud apabila seseorang pendidik
menyadari bahwa ia harus mampu menjadi teladan yang ideal bagi
anak didiknya baik dalam perkataan, tingkah laku dan perbuatannya,
disamping itu hendaknya mampu meng-amalkan ilmunya, agar
ucapannya tidak mendustai perbuatannya. Pendidikan harus
berdasarkan nilai-nilai agama, budaya, dan adat istiadat bangsa yang
bernilai luhur.Nilai-nilai ini ditanamkan (diinternalisasikan) ke dalam
diri peserta didik harus secara komprehensif dan melekat dalam setiap
mata pelajaran.

“8Sayyid Sabiq, Unsur-unsur Dinamika dalam Islam.(Jakarta.1981)H. 52 lihat juga
Zakiyah Daradjat, Membina Nilai-Nilai  Moral di  Indonesia.(Jakarta: Bulan
Bintang.1977). H.15

107 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

Daftar Rujukan

Ahmad, K., Bustaman, & Jory. (2011). Isiamic Studies and Islamic
Education in Contemporary Southeast Asia. (Patrick, Ed.). Kuala
Lumpur: Yayasan Ilmuwan.

Ahmad, Z. A. (2012). Perencanaan Pembelajaran Dari Desain Sampai
Implementasi. Y ogyakarta: PT. Pustaka Insani Madani.

Arifin. (1993). Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umnm). Jakarta:
Bumi Aksara.

Azra, A. (2008). Praktek Pendidikan Islam: Akselerasi Perkembangan dan
Tantangan — Perubahan”, — dalam — Kusmana & M Muslimin
(ed.).,Paradigma Baru Pendidikan Retropeksi dan Proyeksi Modernisasi
Pendidikan Isiam di Indonesia. Jakarta: PIC UIN Jakarta.

Bertens. (2007). Etika. Jakarta: Gramedia Media Utama.

Chabib Thoha dan Muth’i, A. (1998). PBM-PAI di Sekolah: Efksistensi
dan Proses Belajar Mengajar Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar bekerja sama dengan Fak. Tarbiyah 1AIN
Walisongo Sernarang.

Coles, R. (2000). Menumbubkan Kecerdasan Moral Anak. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Darmaningtyas. (1999). Pendidikan Pada dan Setelah Krisis (Evaluasi
Pendidikan di Masa Krisis). Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Dhofier, Z. (1982). No TitleTradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES.
Fadjar, M. (1998). Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan.

Feisal, J. A. (1995). Reorientasi Pendidikan Islam. Jakarta: Gema Insani
Press.

HalimTamuri, A. (2012). A New Approach in Islamic Education
Mosque Based Teaching and Learning. Journal of Islamic and
Arabic Education, 4(1).

Halstead. (2007). Islamic Values: A Distinctive Framework For Moral
Education. Journal of Moral Education, 36(3).

Hashim, R. (2011). Traditional Islamic Education in Asia and Afrika:
A Comparative Study of Malayasia’s Pondok, Indonesia’s
Pesantren and Nigeria’s Traditional Madrasah. World Journal of

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALIE 108



M. Muizuddin

Islamic History and Civilization, 1(2).
Hasyim, U. (1991). Cara Mendidik Anak dalam Islam. Surabaya: Bina

Ilmu.

Jalaluddin, & Said, U. (1994). Filsafat Pendidikan Islam : Konsep dan
Perkembangan Pemikirannya. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.

M.Sarijo. (1980). Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. Jakarta: Dharma
Bakti.

Maarif, S. (1991). Pendidikan Islam di Indonesia. Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Madmarn, H. (2009). The Strategy of Islamic Education in Southern
Thailand : The Kitab Jawi and Islamic Heritage. The Journal of
Sophie Asian Studies, 27.

Mansur Isna. (2001). Diskursus Pendidikan Islam. Yogyakarta: Global
Pustaka Utama.

Marno, & Idris, M. (2010). Strategi dan Metode Pengajaran, Menciptakan
Ketrampilan Mengajar yang Efektif dan Edukatif. Yogyakarta: Ar
Ruzz.

Meer, N. (2007). Muslim Schools in Britain: Challenging mobilisations
ot logical development. Asia Pacific Journal, 27(1).

Nata, A. (1997). Filsafat Pendidika Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.
Purwanto, M. N. (1985). l/mu Pendidikan-Teoritis dan Praktis. Bandung:

Remaja Karya.
Rahman, F. (1984). Islam,terjMobammad, Absin. Bandung: Pustaka
Pelajar.

Rayan, S. (2012). Islamic Philosophy of Education. International Journal
of Humanities and Social Science, 2(19).

Sabiq, S. (1981). Unsur-unsur Dinamika dalam Islam. Jakarta.

Salam. (1997). Etika Individnal: Pola Dasar Filsafat Moral. Jakarta:
Rineka Cipta.

Salam. (2002). Efika Sosial: Asas Moral dalam Kebidupan Manusia.
Jakarta: Rineka Cipta.

Widyaningrum, T. R. (2017). Rekonstruksi Pendidikan Perpajakan:

109 JALIE, Volume 02, Nomor 01, Maret 2018



Urgensi Pendidikan Agama Islam

Suatu Kajian Kiritis Tentang Etika Profesi dalam Perspektif
Kritis Ki Hadjar Dewantara. [IBEKA, 77(1).

Zakiyah Daradjat. (1991). I/mu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.
Zakiyah Daradjat. (1995). Kesehatan Mental. Jakarta: Gunung Agung.
Zuhairini, D. (1992). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Volume 02, Nomor 01, Maret 2018, JALTE 110



