
 

 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 03, Nomor 01, Maret 2019; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 84-100 

 

Abstraksi: In this millennial era, there are a lot of challenges 
that educators and learners have to face. The technological 
sophistication and flow of information that comes in and out 
of the nation's young generation is very influential in the 
students ' personality. It is this problem that demands the 
students to always cling to the values of religious teachings 
that he lived. Sexual and ethical education is indispensable to 
students in order to face this digital millennial era. Actually, 
the technological sophistication of this era can have positive 
and negative impact on how we are addressing and utilizing 
it. When used on positive matters, this technology is 
beneficial. Conversely when used on negative things it will 
harm itself. In addition to sexual education, character 
strengthening is also indispensable for learners. Character 
reinforcement can be gained and learned from teachers 
through ethical education both in the school and through 
family, places of worship and also through good community 
life. 
Key Words: Religious Teachings, Education, Character 
 

Pendahuluan 

Dalam era globalisasi dan informasi ini manusia dituntut untuk 

bisa berinteraksi dengan lingkungan sekitar yang penuh dengan 
perilaku yang kompleks baik positif maupun negatif karena pengaruh 
kecanggihan teknologi. Segala sesuatu bisa diakses dengan mudah 
hanya dengan sebuah gadged maupun dengan komputer mini. Semua 
kejadian di seluruh dunia bisa dilihat dengan nyata dan jelas dengan 
membuka sebuah aplikasi di sana. Selain itu kita juga dimudahkan 
dalam segala urusan mulai transportasi, belanja, pesan antar dan 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 85 

apapun yang berkaitan dengan kebutuhan sehari-hari bisa dilakukan 
dalam era milenial ini. 

Namun apakah semua itu berdampak baik pada kita dan anak 
cucu kita, tentunya segala sesuatu pasti ada dampak positif dan 
negatifnya, tergantung bagaimana kita menyikapi dan 
menggunakannya. Apabila kecanggihan teknologi ini disikapi dengan 
bijak dan benar maka akan berdampak positif, misalnya digunakan 
untuk jual beli online, pesan antar barang dan sebagainya. Namun 
apabila tidak tepat dalam menggunakannya maka akan berdampak 
positif, misalnya untuk transaksi narkoba, prostitusi online, akses 
pornografi dan sebgainya. 

Bagaimana generasi muda kita dalam menyikapi kemajuan zaman 
dan kecanggihan teknologi di era milenial ini, tentunya kembali 
kepada pribadi dan individu mereka masing-masing. Oleh sebab itu 
pendidikan akhlak sangat dibutuhkan para generasi muda pada era ini. 
Pendidikan akhlak dan pemahaman agama Islam dalam upaya untuk 
menguatkan karakter dan kepribadian mereka harus benar-benar 
diperhatian oleh semua pihak dan stekholder terutama dalam dunia 
pendidikan. Dengan dibekali pendidikan akhlak dan penguatan 
karakter diharapkan generasi muda kita menjadi generasi yang tangguh 
dalam menghadapi kemajuan zaman. 

PENDIDIKAN AKHLAK 
Pengertian Akhlak 

Berdasarkan etimologi, kata akhlak berasal dari bahasa arab yaitu 
bentuk jamak dari kata  khulq, yang berarti budi pekerti, perangai, 
tingkah laku atau tabiat.1 Sedangkan dalam ensiklopedi pendidikan 
dikatakan bahwa akhlak ialah budi pekerti, watak, kesusilaan 
(kesadaran etika dan moral), yaitu kelakuan baik yang merupakan 
akibat dari sikap jiwa yang benar terhadap khaliknya dan terhadap 
sesama manusia.2 

Pada hakekatnya akhlak atau budi pekerti yang dimaksud di atas 
adalah suatu kondisi atau sifat yang telah meresap dalam jiwa dan 
menjadi kebiasaan atau kepribadian seseorang. Dari sinilah timbul 
berbagai macam perbuatan yang secara spontan tanpa dibuat-buat dan 
tanpa memerlukan pemikiran yang pasti. Apabila dari kondisi ini 
timbul tingkah laku yang baik dan terpuji menurut pandangan syariat 

                                                           
1 Luis Ma’luf, Kamus Al munjid, al maktabah al katulikiyah, Beirut,tt, hal. 194 
2 Soegarda Purbakawaca, Ensiklopedi Pendidikan, Gunung Agung, Jakarta, 1976, hal. 9 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 86 

dan akal pikiran, maka dia dikatakan telah memiliki akhlak yang bai k 
dan mulia. Namun sebaliknya apabila yang muncul adalah tingkah 
laku yang buruk dan bertentangan dengan syariat atau norma yang 
berlaku maka dia telah melakukan perbuatan tercela dan bisa 
dikatakan sebagai anak yang tidak berakhlak. 

Akhlak dan budi pekerti seseorang telah terpatri sedemikian rupa 
dan telah mendarah daging dalam jiwa manusia. Maka seandainya 
dalam situasi yang spontan dan secara tiba-tiba seseorang berinfak, 
padahal infak dan shodaqoh bukanlah menjadi kebiasaan, maka orang 
ini belum bisa disebut seorang yang dermawan, karena berinfak 
tersebut bukanlah kebiasaan dan bukan pula pengaruh dari 
kepribadiannya. Perbuatan baik yang muncul dari diri seseorang 
secara tiba-tiba belum bisa menjadi kesimpulan bahwa dia adalah 
orang yang dermawan. Bisa jadi perbuatan itu muncul karena ada niat 
lain yang lebih menguntungkan atau ada maksud lain yang 
tersembunyi. Jadi sikap baik yang muncul secara tiba-tiba tidak bisa 
menjadi acuan bahwa dia telah menjadi seorang yang berakhlak 
dermawan. 

Dalam kiatan pengertian akhlak ini, Ulil Amri Syafri mengatakan 
bahwa secara garis besar dikenal dua jenis akhlak yaitu, akhlak al 
karimah (terpuji), akhlak yang baik dan benar menurut syariat islam, 
dan akhlak al madzmumah (tercela), akhlak yang tidak baik dan tidak 
benar menurut syariat islam. Akhlak yang baik dilahirkan dari sifat-
sifat yang baik pula, demikian sebaliknya akhlak yang buruk terlahir 
dari sifat yang buruk. Sedangkan yang disebut akhlak madzmumah 
adalah perbuatan atau perkataan yang mungkar, serta sikap dan 
perbuatan yang tidak sesuai dengan syariat Alloh, baik itu perintah 
maupun larangan-Nya, dan tidak sesuai dengan akal dan fitrah yang 
sehat.3 

Dari beberapa pengertian dan pendapat di atas, maka dapat 
disimpulkan bahwa akhlak yang terpuji adalah merupakan sifat yang 
melekat pada diri seseorang berupa ketaatan pada aturan dan ajaran 
syariat islam yang diwujudkan dalam tingkah laku untuk beramal 
secara batin seperti zikir dan doa maupun dalam bnetuk amalan lahir 
seperti ibadah yang berhubungan dalam interaksi dan pergaulan hidup 
dalam masyarakat. Sedangkan akhlak yang tercela adalah merupakan 
sikap yang melekat pada diri seseorang berupa kebiasaan melanggar 

                                                           
3 Ulil Amri Syafri, Pendidikan Karakter Berbasis Al-Qur’an, (Jakarta: PT. raja Grafindo, 
Persada, 2014), hal. 74 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 87 

ketentuan syariat islam yang diwujudkan dalam tingkah laku yang 
tercela, baij dalam bentuk perbuatan batin seperti hasud, iri, dengki, 
sombong maupun dalam bentuk perbuatan lahir seperti zina, 
menzalimi orang lain, korupsi dan peprbuatan buruk lainnya.  

Tujuan pendidikan akhlak 
Akhlak yang baik dan akhlak yang buruk memegang peranan 

penting dalam kehidupan sehari-hari, sehingga dapat dijadikan sebagai 
ukuran tinggi rendahnya iman seseorang. Iman yang sempurna akan 
melahirkan akhlak yang mulia, atau dengan kata lain bahwa keindahan 
akhlak adalah manifestasi dari kesempurnaan iman. Sebaliknya jika 
imannya kurang sempurna maka indikasi yang muncul adalah 
perbuatan-perbuatan yang tercela. 

Kehidupan berakhlak tidak bisa dipisahkan dengan keyakinan 
beragama seseorang. Nabi Muhammad SAW juga diperintahkan 
untuk menyempurnakan agama dan akhlak yang telah dibawa oleh 
Rasul sebelumnya. Jadi sudah jelas bahwa inti dari ajaran agama islam 
adalah untuk memberikan bimbingan dan penyempurnaan akhlak 
manusia, sebab dalam hal inilah hakekat kemanusiaan bisa dilihat dan 
itulah yang menentukan bentuk kehidupan manusia. 

Menurut Prof. Dr. M. Athiyah al-Abrasyi tujuan pendidikan 
adalah membentuk orang-orang yang bermoral baik, keras kemauan, 
sopan dalam berbicara dan perbuatan, mulia dalam tingkah laku dan 
perangai, bersifat bijaksana, ikhlas, jujur dan suci.4 Sedangkan 
menurut Drs. Anwar Masy’ari tujuan pendidikan akhlak adalah untuk 
mengetahui perbedaan perangai manusia yang baik dan jahat, agar 
manusia memegang teguh perangai-perangai yang baik dan menjahui 
perangai-perangai yang jelek, sehingga terciptalah tata tertib dalam 
pergauan masyarakat, tidak saling membenci dengan yang lain, tidak 
ada curiga mencurigai dan tidak ada persengketaan di antara hamba 
Alloh.5 

Dari beberapa pendapat di atas, maka dapat ditegaskan bahwa 
tujuan pendidikan akhlak adalah: 1) Dapat membentuk pribadi 
manusia sehingga tahu mana yang baik dan mana yang buruk, 2) 
Untuk mewujudkan taqwa kepada Alloh SWT, cinta kepada 
kebenaran dan keadilan secara teguh dalam kepribadian muslim, 3) 

                                                           
4 Muhammad al Abrasyi, Prinsip-prinsip Dasar Pendidikan Islam, Pustaka Setia, 
Bandung, 2003, hal. 140 
5 Anwar Mas’ary, Akhlak Al-Qur’an, (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 2007), hal. 25 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 88 

Dengan pembinaan pendidikan akhlak dapat membentuk pribadi 
muslim, sehingga menjadi seorang muslim yang berbudi pekerti luhur, 
sopan santun, berlaku baik dan rajin beribadah sesuai dengan ajaran 
islam. 

Ruang lingkup pendidikan akhlak 
Akhlak sebagai suatu tatanan nilai dalam kehidupan merupakan 

sebuah pranata sosial yang berdasarkan atas ajaran syariat islam. 
Akhlak juga sebagai tabiat manusia yaitu perwujudan dari sikap hidup 
manusia yang menjelma menjadi sebuah perilaku dan perbuatan 
manusia itu sendiri. Untuk menentukan sebuah perilaku dan tindakan, 
baik, buruk menggunakan parameter syariat islam yang berdasarkan 
wahyu Alloh SWT. 

Dalam ajaran islam tatanan nilai yang menentukan baik, buruk 
dalam sebuah perilaku dirumuskan dalam konsep akhlakul karimah, 
yaitu suatu onsep yang mengatur konsep hubungan manusia dengan 
manusia, manusia dengan Tuhan nyadan manusia dengan alam 
sekitarnya. 

Menurut Ulil Amri Syafry, ruang lingkup pendidikan akhlak 
dibagi menjadi tiga bagian besar, yaitu:1) Akhlak kepada Alloh SWT 
dan Rasululloh SAW, yang merupakan suatu sikap atau perbuatan 
manusia yang seharusnya sebagai makhluk kepada sang Khaliq, yang 
antara lain meliputi sikap tidak mempersekutukan Nya, bertawakal 
kepadanya, mensyukuri nikmatnya dan lain-lain, 2) Akhlak pribadi dan 
keluarga, yang mencakup bahasan tentang sikap  dan profil muslim 
yang mulia, memperlakukan keluarga dan manusia dengan baik, cara 
berinteraksi dengan manuisa lain dan seterusnya, 3) Akhlak 
bermasyarakat dan muamalah, didalalmnya mencakup hubungan antar 
manusia. Akhlak ini mengatur konsep hidup seorang muslim dalam 
bermuamalah di segala sektor seperti dalam sektor ekonomi, 
kenegaraan, komunikasi baik itu kepada muslim atau non muslim 
dalam tataran local ataupun global.6 

Perbedaan etika dan akhlak 
Kata etika dalam bahasa Indonesia bersal dari bahasa Yunani 

yaitu ethos. Istilah ini pertama kali digunakan oleh seorang filsuf yunani 

                                                           
6 Ulil Amri Syafri, Pendidikan Karakter Berbasis Al-Qur’an, (Jakarta: PT Raja Grafindo, 
2014), hal. 80-81 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 89 

yang bernama Aristoteles. Yang dimaksudkan dengan ethos ialah 
nama suatu kehendak atau dorongan yang baik dan tetap.7 

Dengan demikian menurut pengertian bahasa, ethos yang 
dimaksudkan oleh Aristoteles adalah identik dengan makna budi 
pekerti, moral, akhlak, kelakuan, tabiat, watak atau karakter seseorang. 
Biasanya tabiat dan budi pekerti akan muncul menyatakan dirinya 
dalam sebuah tingkah laku yaitu tingkah laku dalam keadaan sadar 
serta bertanggung jawab atas perbuatannya. Jadi apabila yang 
melakukan orang gila atau orang sedang kesurupan misalnya, tidak 
dapat dikatakan sebagai perbuatan yang berakhlak atau tidak, karena 
perbuatan tersebut dilakukan dalam keadaan tidak sadar. Dengan 
demikian bisa disimpulkan bahwa baik buruk perilaku manusia 
menurut ilmu akhlak ditentukan oleh orang itu sendiri dan kekuatan 
iman. 

Sedangkan yang dimaksud etika adalah segala sesuatu yang 
menjadi ukuran baik dan buruk yang berdasarkan penilaian akal 
semata. Sehingga yang menjadi ukuran untuk menilai baik buruknya 
tindakan seseorang itu akan dinilai oleh akal manusia dengan dengan 
melihat tujuan suatu perbuatan yang dilakukan oleh seseorang. Jika 
tujuan dari tindakannya didasarkan pada nafsu dan untuk kepentingan 
diri sendiri tana tanpa memperhatikan kepentingan orang lain, maka 
perbuatan itu dikatakan jelek atau buruk. Tapi apabila tindakannya 
untukkepentingan umat manusia dan bermanfaat untuk orang banyak, 
maka perbuatan itu dikatakan sebagai perbuatan yang baik. 8 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa ilmu etika itu adalah 
merupakan kebudayaan dalam bentuk pranata sosial yang yang 
diciptakan oleh manusia, sedangkan ilmu akhlak adalah merupakan 
syariat islam yang wajib diaksanakan dan diamalkan oleh umat 
manusia. Jadi perbedaan ilmu akhlak dan ilmu etika yaitu, akhlak 
senantiasa berhubungan dengan fungsi umat islam dalam menjalankan 
semua syariat agama Islam, sedangkan etika berhubungan dengan tata 
karma sosial, hukum adat dan lainl-lain yang diatur dalam masyarakat 
itu sendiri. 

Pendidikan akhlak bagi anak didik 
Salah satu tugas yang diemban oleh pendidik adalah menanamkan 

nilai-nilai luhur budaya kepada anak didik termasuk nilai-nilai 

                                                           
7 S. Djajadiharja, Ethika, (Jakarta: Soerongan, 1986), hal. 5 
8 S. Djajadiharja, Ethika, Ibid, hal. 9 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 90 

keagamaan yang bersumber dari ajaran agama islam. Hal ini perlu 
dilakukan pendidik dalam upaya membentuk kepribadian manusia 
yang paripurna dan kaffah. Kegiatan pendidikan harus dapat 
membentuk manusia dewasa yang berakhlak, berilmu dan terampil 
serta bertanggung jawab pada dirinya sendiri dan juga pada orang lain. 

Kegiatan pendidikan ini dapat dilakukan melalui pendidikan 
formal maupun di madrasah juga dapat dilakukan di lingkungan 
masyrakat seperti pengajian di masjid atau pelatihan ketrampilan di 
karang taruna, remaja masjid dan bahkan di lingkungan keluarga 
sendiri. Dari semua kegiatan dan pembelajaran tersebut diharapkan 
dapat menghasilkan budaya yang luhur serta akhlak yang baik 
berdasarkan syariat agama islam. 

Tugas pendidikan pada umumnya dan juga pendidik atau guru 
pada gurunya ialah menanamkan sesuatu norma-norma tertentu 
sebagaimana telah ditetapkan dalam dasar-dasar filsafat pada 
umumnya, atau dasar-dasar filsafat pendidikan pada khususnya yang 
dijunjung oleh lembaga pendidikan atau pendidik yang 
menyelenggarakan pendidikan tersebut.9 

Muhammad Arifin dalam bukunya Kapita Selekta Pendidikan 
mengatakan bahwa tugas guru tidak hanya memberikan pelajaran 
kepada anak saja, tapi juga harus terus menerus belajar. Disamping itu 
dalam praktek mengajar harus mempunyai rasa kasih sayang terhadap 
anak-anak dan cinta kepada yang ia berikan. Perasaan tidak senang 
terhadap apa yang diberikan kepada anak, sudah pasti akan membawa 
rasa tidak senang pula pada anak yang bersangkutan. Lebih-lebih lagi 
guru agama yang sudah jelas bertugas menanamkan ide keagamaan ke 
dalam jiwa anak. Perasaan cinta agama yang ada pada guru besar 
pengaruhnya terhadap perasaan cinta anak kepada apa yang diberikan 
olehnya. 10 

Materi pendidikan akhlak 
Banyak sekali materi pendidikan akhlak yang bisa diajarkan dan 

dipelajari di sekolah, terutama sekolah-sekolah yang berbasis agama 
islam. Dengan adanya materi dan pendidikan akhlak ini para siswa 
(remaja) bisa belajar dan bisa memahami akhlak dan perilaku yang 

                                                           
9 Ali Saipulloh, Pendidikan dan Kebudayaan, Pendidikan sebagai gejala Kebudayaan, 
(Surabaya: Usaha Nasional 1982) hal. 53 
10 M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan, (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), hal. 141 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 91 

baik yang sesuai dengan ajaran islam dan sesuai dengan norma yang 
ada dala masyarakat. 

Materi pendidikan akhlak yang wajib bagi tubuh manusia antara 
lain sholat, puasa, haji dan seterusnya. Gerakan-gerakan sholatsecara 
teratur yang paling sedikit dilakukan lima kali dalam sehari seperti 
mengangkat tangan, berdiri, ruku’ dan sujud yang memiliki unsur olah 
tubuh. Shalat sebagai jenis olah tubuh akan lebih dirasakan dan 
disadari sebagai olah tubuh (gerak badan) bilamana dalam berdiri, 
ruku’ dan sujuddilakukan dalam tempo yang agak lama.11 

Materi-materi yang diajarkan oleh seorang pendidik hendaknya 
diarahkan demi terciptanya akhlak yang mulia. Ilmu pengetahuan yang 
diajarkan dalam kegiatan pendidikan seharusnya tidak diajarkan hanya 
untuk tujuan akademik semata, tetapi karena tujuan yang lebih 
sustansial dan hakiki yaitu untuk membentuk akhlak yang baik. 
Dengan kata lain setiap ilmu harus mengemban misi memperbaiki 
akhlak. Dengang demikian maka semakin tinggi pendididkan 
seseorang semakin, maka semakin tinggi pula akhlaknya.  

Metode pendidikan akhlak 
Setiap pendidikan dan apapun itu tentunya harus didukung 

dengan metode yang baik untuk keberhasilan yang maksimal. Seperti 
halnya metode pendidikan akhlak juga harus didukung dengan metode 
yang baik agar para peserta didik bisa lebih mudah memahami dan 
mengaplikasikan dlam kehidupan sehari-hari. 

Beberapa metode pendidikan akhlak yang dapat digunakan dalam 
pendidikan akhlak antara lain: Metode langsung, yaitu dengan cara 
mempergunakan petunjuk, tuntunan, nasihat, menyebutkan manfaat 
dan bahayanya sesuatu. Kepada murid dijelaskan hal-hal yang 
bermanfaat dan yang tidak, menuntunnya pada amal-amal baik, 
mendorong mereka berbudi pekerti yang tinggi dan menghindari hal-
hal yang tercela. 

Metode tidak langsung, yaitu dengan jalan sugesti, seperti 
mendektikan sajak-sajak yang mengandung hikmah-hikmah kepada 
anak-anak, memberikan nasihat-nasihatdan berita-berita berharga, 
mencegah mereka dari membaca sajak-sajak yang kososng, termasuk 
yang menggugah soal-soal cinta dan pelakon-pelakonnya. 

                                                           
11 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo, 
Persada, 2003), hal. 12 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 92 

Mengambil manfaat dari kecenderungan dan pembawaan anak-
anak dalam rangka pendidikan akhlak. Sebagai contoh, mereka senang 
meniru ucapan-ucapan, perbuatan-perbuatan, gerak gerik orang yang 
berhubungan erat dengan mereka.12 

Akhak yang baik tidak hanya diperoleh melalui metode-metode di 
atas saja, akan tetapi juga bisa diperoleh melalui teladan, yaitu meniru 
orang-orang yang dekat dengan dirinya. Metode ini akan memberikan 
kesan atau pengaruh pada perilaku manusia, disamping itu juga sangat 
efektif untuk pengajaran akhlak. Maka seyogyanya sebagai seorang 
guru mempunyai etika dan perilaku yang luhur serta dapat menjadi 
panutan bagi murid-muridnya dalam segala hal. 

PENDIDIKAN KARAKTER 
Pengertian pendidikan karakter 

Pendidikan karakter adalah pendidikan untuk membentuk 
kepribadian seseorang melalui pendidikan budi pekerti yang hasilnya 
terlihat dalam tindakan nyata seseorang yaitu tingkah laku yang baik, 
jujur, bertanggung jawab, menghormati hak orang lain, kerja keras dan 
sebagainya.13 

Karakter merupakan nilai-nilai perilaku manusia yang 
berhubungan dengan Tuhan yang maha Esa, diri sendiri, sesama 
manusia, lingkungan dan kebangsaan yang terwujud dalam pikiran, 
sikap, perasaan, perkataan dan perbuatan berdasarkan norma-norma 
agama, hukum, tata kram, budaya dan adat istiadat.14 Dalam 
perkembangannya istilah pendidikan berarti bimbingan atau 
pertolongan dengan sengaja oleh orang dewasa agar ia menjadi 
dewasa.15 

Lebih lanjut dijelaskan bahwa pendidikan karakter adalah sesuatu 
yang dilakukan oleh pendidik yang mampu mempengaruhi karakter 
peserta didik. Guru bertugas membantu membentuk watak dan 
kepribadian peserta didik. Hal ini mencakup keteladanan bagaimana 
perilaku guru, cara guru berbicara atau menyampaikan materi, 

                                                           
12 Muhammad Atyhiyah al Abrasyi, Prinsip-prinsip Dasar Pendidikan Islam, (Bandung. 
Pustaka Setia, 2003) hal. 116-117 
13 Abdulloh Munir, Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Pedagogia, 2010), hal. 4 
14 Saeful Anam, “Penanaman Pendidikan Karakter Pada Anak Melalui Tradisi 
Sedekah Bumi Sebagai Kearifan Lokal Adat Masyarakat Kedungadem,” TAPIS 16, 
no. 1 (2016). 
15 Sudirman. N, Ilmu Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1992), hal. 4 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 93 

bagaimana guru bertoleransi, berkomunikasi dan berbagi hal yang 
terkait dengan keteladanan. 

Jadi pendidikan karakter adalah sebuah sistem yang menanamkan 
nilai-nilai karakter pada peserta didik, yang mengandung kompunen 
pengetahuan, kesadaran individu, tekad serta adanya kemauan dan 
tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai, baik terhadap Tuhan yang 
maha Esa, diri sendiri, sesama manusia, lingkungan, bangsa dan 
Negara, sehingga akan terwujudnya insan yang kamil.  

Tujuan pendidikan karakter 
Pendidikan karakter bertujuan untuk meningkatkan mutu 

penyelenggaraan dan hasil pendidikan di sekolah yang mengarah pada 
pencapaian pembentukan karakter dan akhlak mulia peserta didik 
secara utuh, terpadu, dan seimbang, sesuai standar kompetensi 
lulusan. Melalui pendidikan karakter diharapkan  para peserta didik 
mampu secara mandiri meningkatkan dan menggunakan 
pengetahuannya, mengkaji dan menginternalisasi serta 
mempersonalisasi nilai-nilai karakter dan akhlak mulia sehingga 
terwujud dalam perilaku sehari-hari. Pendidikan karakkter pada 
tingkatan institusi mengarah pada pembentukan budaya sekolah, yaitu 
nilai-nilai yang melandasi perilaku, tradisi, kebiasaan keseharian dan 
symbol-simbol yang dipraktikan oleh semua warga sekolah dan 
masyarakat sekitar sekolah. Budaya sekolah merupakan ciri khas, 
karakter atau watak dan citra sekolah tersebut di masyarakat luas.16 

Pendidikan karakter tidak hanya membentuk manusia yang yang 
bermoral, beretika dan berakhlak, melainkan juga membentuk 
manusia yang cerdas dan rasional dalam memanfaatkan potensi yang 
dimiliknya dan bisa mengatasi segala hal. Kecerdasan dalam 
memanfaatkan potensi diri dan bersikap rasional merupakan ciri 
orang yang berkepribadian dan berkarakter. 

Penyelenggarakan pendidikan karakter merupakan salah satu 
langkah yang sangat tepat untuk membentuk kepribadian peserta 
didik menjadi pribadi yang optimis dan percaya diri. Peserta didik 
tidak hanya diarahkan untuk sekedar mengejar nilai, namun juga 
membekalinya dengan wawasan mengenai cara berperilaku di tengah-
tengah lingkungan, keluarga dan masyarakat sekitarnya. 

                                                           
16 Heri Gunawan, Pendidikan Karakter (Konsep dan Implementasi), Bandung: Alfabeta, 
2012, hal. 46 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 94 

Ciri dasar pendidikan karakter 
Dalam buku “Pendidikan Karakter” karangan Heri Gunawan, 

disebutkan paling tidak ada 4 ciri dasar dalam pendidikan karakter 
yaitu: 1) Keteraturan interior, dimana setiap tindakan diukur 
berdasarkan hirarki nilai. Maka nilai menjadi pedoman yang bersifat 
normatif dalam setiap tindakan, 2) Koherensi yang memberi 
keberanian membuat seseorang teguh pada prinsip dan tidak mudah 
terombang ambing pada situasi baru atau takut resiko. Koherensi 
merupakan dasar yang membangun rasa percaya satu sama lain. tidak 
adanya koherensi dapat meruntuhkan kepribadian seseorang, 3) 
Otonomi, disana seseorang menginternalisasikan aturan dari luar 
sampai menjadi nilai-nilai bagi pribadi. Ini dapat dilihat dari penilaian 
atas keputusan pribadi tanpa terpengaruh desakan pihak lain, dan 4) 
Keteguhan dan kesetiaan. Keteguhan merupakan daya tahan 
seseorang guna menginginkan apapun yang dipandang baik. Dan 
kesetiaan merupakan dasar bagi penghormatan atas komitmen yang 
dipilih.17 

Rosworth Kidder dalam “How Good People Make Touht Coices”, 
yang dikutip oleh Abdul Majid, menyampaikan bahwa tujuan kualitas 
yang diperlukan dalam pendidikan karakter antara lain: 1) Efektif, 
proses pendidikan harus dilaksanakan dengan efektif, 2) Extended into 
community, maksudnya bahwa komunitas harus membantu dan 
mendukung sekolah dalam menanamkan nilai-nilai tersebut pada 
peserta didik, 3) Embedded, integrasikan seluruh nilai ke dalam 
kurikulum dan seluruh rangkaian proses pembelajaran, 4) Enganged, 
melibatkan komunitas dan menampilkan topik-topik yang cukup 
esensial, dan 5) Epistemological, harus ada koherensi antara cara berfikir 
makna etik dengan upaya yang dilakukan untuk membantu peserta 
didik menerapkannya secara benar.18 

Prinsip pendidikan karakter 
Pendidikan karakter di sekolah harus dilaksanakan secara 

berkelanjutan. Hal ini mengandung arti bahwa proses pengembangan 
nilai-nilai karakter merupakan proses yang panjang. Pendidikan 
karakter juga harus dikembangkan melalui semua mata pelajaran , 

                                                           
17 Ibid, Heri Gunawan, (Pendidikan Karakter) hal. 54 
18 Abdul Majid, Pendidikan Karakter Dalam Persepektif Islam, (Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2010), hal. 27 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 95 

pengembangan diri dan budaya suatu satuan pendidikan. Pembinaan 
karakter bangsa dengan mengintegrasikan dalam seluruh mata 
pelajaran dalam kegiatan kurikuler pelajaran, sehingga smua mata 
pelajaran diarahkan pada pengembangan nilai-nilai karakter tersebut. 
Pengembangan nilai karakter juga dapat dilakukan dengan melalui 
pengembangan diri baik melalui konseling maupun kegiatan 
ekstrakurikuler seperti kegiatan kepramukaan dan lain sebangainya. 

Dalam kaitannya dengan prinsip pendidikan karakter, 
Kemendiknas memberikan beberapa rekomendasi yang efektif 
diantaranya 1) Mempromosikan nilai-nilai dasar etika sebagai basis 
karakter, 2) Mengidentifikasikan karakter secara komperehensif 
supaya mencakup pemikiran, perasaan dan perilaku, 3) Menggunakan 
pendekatan yang tajam, proaktif dan efektif untuk membangun 
karakter, 4) Menciptakan komunita sekolah yang memiliki kepedulian, 
5) Memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk menunjukkan 
perilaku yang baik, 6) Memiliki cakupan terhadap kurikulum yang 
bermakna dan menantang yang menghargai peserta didik dan 
membangun karakter mereka, 7) Mengusahakan tumbuhnya motivasi 
diri pada para peserta didik, 8) Memfungsikan seluruh staf sekolah 
sebagai komunitas moral yang berbagi tanggung jawab untuk 
pendidikan karakter, 9) Adanya pembagian kepemimpinan moral dan 
dukungan luas dalam membangun inisiatif pendidikan karakter, 10) 
Memfungsikan keluarga dan masyarakat sebagai mitra dalam usaha 
membangun karakter, dan  11) Mengevaluasi karakter sekolah, fungsi 
staf sekolah sebagai guru-guru karakter dan manifestasi karakter 
positif dalam kehidupan peserta didik.19 

Pengembangan pendidikan karakter 
Faktor utama yang harus diperhatikan dan dijadikan sebagai 

landasan dalam menerapkan pendidikan karakter ialah nilai moral dan 
etika yang dapat digali dan diperoleh dari ajaran agama islam. 
Meskipun demikian ada beberapa nilai karakter dasar yang disepakati 
oleh para pakar untuk diajarkan kepada peserta didik, yakni rasa cinta 
kepada Tuhan yang Maha Esa, dan ciptaan-Nya, tanggung jawab, 
jujur, kasih sayang, peduli sesama, rendah hati, toleransi, saling 
menghormati dan cinta persatuan. Dengan ungkapan lain, bahwa 

                                                           
19 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Pembinaan Pendidikan Karakter di Sekolah 
Menegah Pertama, (Jakarta:Kemendiknas, 2010) hal. 47 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 96 

upaya menerapkan pendidikan karakter harus ditanamkan kepada 
peserta didik sejak awal masuk pendidikan sampai lulus pendidikan 
tanpa terbatas. Dengan ini diharapkan peserta didik mempunyai 
karakter yang kuat dan bertanggung jawab. 

Ari Gunanjar mengatakan bahwa pembentukan karakter 
dikembangkan melalui beberapa tahap yaitu, tahab pendidikan 
(knowing), pelaksanaan (acting) dan kebiasaan (habit). Karakter tidak 
terbatas pada pengetahuan saja. Seseorang yang memiliki pengetahuan 
kebaikan belum tentu maampu bertindak sesuai dengan 
pengetahuannya. Jika tidak terlatih untuk melakukan kebaikan 
tersebut, karakter juga menjangkau wilayah emosi dan kebiasaan diri. 
20 

Pengembangan karakter dalam suatu sistem pendidikan adalah 
keterkaitan antara kompunen-kompunen karakter yang mengandung 
nilai-nilai perilaku yang dapat dilakukan atau bertindak secara 
bertahap dan saling berhubungan antara pengetahuan nilai-nilai 
perilaku dengan sikap atau emosi yang kuat untuk melaksanakannya 
baik terhadap Tuhan yang Maha Esa, dirinya, sesama, lingkungan, 
bangsa dan Negara.  

Upaya pendidikan karakter dalam mencapai tujuan 
pembelajaran 

Dewasa ini banyak pihak yang menuntut peningkatan intensitas 
dan kualitas pelaksanaan pendidikan karakter pada lembaga formal 
tertentu. Tuntutan tersebut didasarkan pada fenomena yang 
berkembang yakni meningkatnya kenakalan remaja dalam masyarakat, 
seperti tawuran, kasus narkoba di kalangan pelajar dan dan masalah 
moral lainnya. Bahkan di kota-kota besar tertentu gejala tersebut telah 
sampai pada taraf yang sudah menghawatirkan. Oleh karena itu 
lembaga pendidikan formal sebagai wadah resmi pembinaan generasi 
muda diharapkan dapat meningkatkan peranannya dalam 
pembentukan kepribadian peserta didik melalui peningkatan intensitas 
dan kualitas pendidikan karakter. 

Pendidikan karakter adalah suatu sistem penanaman nilai-niai 
karakter pada warga sekolah yang meliputi kompunen pengetahuan, 
kesadaran atau kemauan dan tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai 
tersebut. Pendidikan karakter dapat dimaknai sebagai the deliberate use of 

                                                           
20 Ari Gunanjar Agustian, Rahasia Membangkitkan Emosional Spiritual Quetiont Power 
(Jakarta: Arga, 2006) hal 86 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 97 

alldimensios of school life to foster optimal character development.dalam 
pendidikan karakter di sekolah semua kompunen (pemangku 
pendidikan) harus dilibatkan, termasuk kompunen-kompunen 
pendidikan itu sendiri yaitu isi kurikulum, proses pembelajaran dan 
penilaian, penanganan atau pengelolaan mata pelajaran, pengelolaan 
sekolah, pelaksanaan aktifitas atau kegiatan kurikuler, pemberdayaan 
sarana dan prasarana, pembiayaan dan etos kerja seluruh warga 
sekolah. di samping itu, pendidikan karakter dimaknai sebagai suatu 
perilaku warga sekolah yang dalam menyelenggarakan pendidkkan 
harus berkarakter.21 

Pendidikan memiliki esensi dan maka yang sama dengn 
pendidikan moral dan pendidikan akhlak. Tujuannya adalah 
membentuk pribadi anak supaya menjadi manusia yang baik, warga 
masyarakat dan warga Negara yang baik. Adapun kriteria manusia 
yang baik secara umum adalah nilai-nilai sosial tertentu, yang banyak 
dipengaruhi oleh budaya masyarakat dan bangsanya. Oleh karena itu 
hakekat dari pendidikan karakter dalam konteks pendidikan di 
Indonesia adalah pendidikan nilai, yakni pendidikan nilai-nilai luhur 
yang bersumber dari budaya bangsa Indonesia sendiri, dalam rangka 
membina kepribadian generasi muda. 22 

Pendidkkan bukanlah suatu proses menghafal suatu materi soal 
ujian dan teknik-teknik menjawabnya belaka. Tetapi pendidikan 
karakter memerlukan pembiasaan untuk berbuat baik , pembiasaan 
untuk berlaku jujur, bersikap kesatria, malu berbuat curangdan malu 
membiarkan lingkungan yang tidak kondusif. Karakter-karakter ini 
tidak bisa terbentuk secara instan tetapi harus dilatih secara serius dan 
proporsional agar tercapai suatu penanaman karakter yang positif dan 
ideal. Disinilah bisa kita pahami, mengapa ada kesenjangan antara 
praktik pendidikan dengan karakter peserta didik. 

Bisa dikatakan bahwa dunia pendidikan di Indonesia ssaat ini 
sedang memasuki masa-masa yang sangat pelik. Banyak siswa yang 
berani dengan gurunya karena akhlak dan karakter siswa tidak 
dibangun sejak dini. Meskipun banyak kucuran anggaran pendidikan 
yang sangat besar disertai berbagai program terobosan yang luar biasa 
tapi sepertinya belum mampu memecahkan soal mendasar dalam 
dunia pendidikan, yakni bagaimana mencetak generasi dan alumni 

                                                           
21 Mulyana, Kurikulum Berbasis Kompetensi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), hal. 
81 
22 Munir Abdullah, Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Pedagogia, 2010), hal. 55 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 98 

pendidikan yang unggul, beriman, bertakwa dan professional 
sebagaimana disebutkan dalam tujuan pendidikan nasional. 

PENUTUP 
Kesimpulan 

Di era milenial ini para siswa dituntut untuk bisa berinteraksi 
dengan lingkungan sekitar baik pergaulan sehari-hari maupun interaksi 
dengan kecanggihan teknologi dan media sosial. Oleh sebab itu para 
siswa harus membekali diri dengan dengan pendidikan akhlak yang 
baik dan membangun karakter yang kuat agar tidak terpengaruh 
dengan kemajuan zaman dan kecanggihan teknologi. 

Tujuan pendidikan akhlak ini antara lain: mewujudkan pribadi 
yang bertaqwa kepada Alloh SWT, membentuk pribadi manusia 
sehingga tahu mana perbuatan yang baik dan mana yang buruk, dan 
membentuk pribadi yang baik dan berbudi luhur, sopan santun, dan 
berlaku baik sesuai ajaran agama islam. 

Selain pendidikan akhlak, pendidikan karakter juga sangat 
diperlukan bagi siswa. Pendidikan karakter ini ntuk membentuk 
kepribadian seseorang melalui pendidikan budi pekerti. Tujuan 
pendidikan karakter ini untuk meningkatkan mutu dan hasil 
pendidikan di sekolah. Melalui pendidikan karakter ini diharpkan para 
siswa mampu secara andiri meningkatkandan menggunakan 
pengetahuannya, mengkaji nilai-nilai karakter dan akhlak mulia 
sehingga terwujud dalam perilaku sehari-hari. 

Saran  
Bagi siswa: diharapkan para siswa tidak mudah terpengaruh oleh 

kecanggihan teknologi karena hal itu bisa berdampak posistif dan 
negatif apabila tidak bijak dalam menyikapinya, Bagi orang tua/wali 
murid: mengawasi perilaku anak-anaknya baik pergaulan sehari-hari 
dan harus mengontrol teman-temannya di meda sosial, dan Bagi 
pendidik: harus memberikan pengarahan dan pemahaman tentang 
pergaulan dan media sosial agar siswa tidak terpengaruh pada hal-hal 
yang negatif dan memanfaatkan media sosial untuk hal-hal yang 
positif. 

 

 

 



 

 

Hadi Muhaini 

JALIE, Volume 03, Nomor 01, Maret  2019 99 

Daftar Rujukan 

Anam, Saeful. “Penanaman Pendidikan Karakter Pada Anak Melalui 
Tradisi Sedekah Bumi Sebagai Kearifan Lokal Adat 
Masyarakat Kedungadem.” TAPIS 16, no. 1 (2016). 

Abdullah, Munir. Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Pedagogia, 2010) 

Agustian, Ari Gunanjar Rahasia Membangkitkan Emosional Spiritual 
Quetiont Power (Jakarta: Arga, 2006) 

Al Abrasyi, Muhammad Atyhiyah. Prinsip-prinsip Dasar Pendidikan 
Islam, (Bandung, Pustaka Setia, 2003) 

Al Abrasyi, Muhammad Atyhiyah. Prinsip-prinsip Dasar Pendidikan 
Islam, (Bandung. Pustaka Setia, 2003)  

Arifin, M. Kapita Selekta Pendidikan, (Jakarta: Bumi Aksara, 1991) 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Pembinaan Pendidikan 
Karakter di Sekolah Menegah Pertama, (Jakarta:Kemendiknas, 
2010) 

Gunawan, Heri. Pendidikan Karakter (Konsep dan Implementasi), 
(Bandung: Alfabeta, 2012) 

Ma’luf, Luis. Kamus Al munjid, al maktabah al katulikiyah, (Beirut,tt, 
1984) 

Majid, Abdul. Pendidikan Karakter Dalam Persepektif Islam, (Bandung: 
Remaja Rosdakarya, 2010) 

Mas’ary, Anwar. Akhlak Al-Qur’an, (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 2007) 

Mulyana, Kurikulum Berbasis Kompetensi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 
2003) 

Munir, Abdulloh. Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Pedagogia, 2010) 

N, Sudirman. Ilmu Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1992) 

Nata, Abudin. Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja 
Grafindo, Persada, 2003) 

Purbakawaca, Soegarda. Ensiklopedi Pendidikan, (Jakarta, Gunung 
Agung 1976) 

S. Djajadiharja, Ethika, (Jakarta: Soerongan, 1986) 



 

 

Konsep Pendidikan Akhlak dan Penguatan Karakter Individu 

Volume 03, Nomor 01, Maret 2019, JALIE 100 

Saipulloh, Ali. Pendidikan dan Kebudayaan, Pendidikan sebagai gejala 
Kebudayaan, (Surabaya: Usaha Nasional, 1982) 

Syafri, Ulil Amri. Pendidikan Karakter Berbasis Al-Qur’an, (Jakarta: PT. 
Raja Grafindo Persada, 2014) 


