
  

 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 04, Nomor 01, Maret 2020; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 35-52 

Abstract: This article discussed Islamic education 
studies in cultivated the peace. This article is based on 
social reality which is complete with conflict and 
violence that contradictive with Islamic basic doctrine 
abaout happiness and peacefulness.conflict and violence 
are not only influenced by one factor, but also they are 
influenced by multifactor like economy, culture, and 
politic. Violence is social problem is not hopped appear 
in human life, including violence by jihad or war in 
Allah road. Like wise the violence by the J. Galtung that 
include with the cultural violence. So, the Islamic 
education is hoped to be the important element in 
cultivated the peace. In this contect, the Islamic 
education can programmed peace education as effort 
cultivation the peace in all aspect human life.  
Keywords: Islamic education, violence, peace  

Pendahuluan 
Perdamaian saat ini menjadi sorotan tajam sebagian besar 

masyarakat Indonesia, bahkan masyarakat internasional dari semua 
agama. Sorotan ini karena masyarakat mulai merasakan bahwa budaya 
perdamaian sedikit demi sedikit mulai luntur yang disebabkan oleh 
prilaku kekerasan dan terorisme yang dilakukan oleh kelompok 
organisasi tertentu yang mengatasnamakan jihad Islam. Kerena itu, 
selain nilai-nilai kemanusiaan, juga nama umat Islam secara 
keseluruhan telah dicederai. Lebih dari itu adalah stigmatisasi orang 
Barat terhadap lembaga pendidikan Islam, khususnya pondok 
pesantren salaf sebagai agen teroris terus muncul. 

mailto:ruslanamarizqi@gmail.com
mailto:luthfiyahrizqi@gmail.com


 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 36 

Teror merupakan istilah yang identik dengan kekerasan, 
kekacauan, dan anti perdamaian. Dalam ajaran Islam, semua hal yang 
berhubungan dengan kekerasan dapat memperburuk citra Islam itu 
sendiri. Islam memiliki ajaran yang sangat universal dengan nilai-nilai 
kedamain, seperti ramah, kasih sayang, persaudaraan, dan bahkan 

selalu berpihak kepada kaum lemah dalam berbagai aspek kehidupan.
1
 

Dengan demikian, perbuatan terror atau apapun yang bertentangan 
dengan perdamaian berlawanan dengan ajaran Islam. 

Uraian di atas menunjukkan bahwa umat Islam tidak bisa 
mengisolasi diri dari berbagai persoalan yang dihadapi umat manusia, 
tetapi sebaliknya umat Islam harus berpartisipasi secara proaktif pada 
tatanan kehidupan global. Karena itu, yang diperlukan adalah 
memberdayakan umat agar memiliki kapasitas untuk berbuat yang 
bermanfaat, bukan merugikan dan merusak bagi umat manusia. Islam 
adalah agama yang membawa nilai-nilai kemanusiaan, seperti 

perdamaian, keadilan, persamaan, dan persaudaraan.
2
 Tidak ada uraian 

sedikitpun dalam Al-qur’an dan hadis yang menganjurkan umat Islam 
untuk menjadi teroris. Kedua sumber ajaran Islam tersebut 
mengajarkan kepada umat manusia, untuk berjihad dalam arti 
menegakkan ajaran Islam yang menjunjung tinggi moral sosial-
kemanusiaan. Kenyataannya menunjukkan bahwa pelaku kekerasan 

dalam berbagai bentuk lebih dominan dilakukan oleh umat Islam.
3
 

Hal ini tidak dimaksudkan untuk menuduh dan menjelek-jelekkan 
nama Islam tetapi merupakan autokritik yang didasari atas 
keprihatinan yang mendalam terhadap prilaku-prilaku amoral sebagian 
umat Islam terhadap umat Islam lainnya dan umat manusia secara 
keseluruhan. 

Sebagaimana dijelaskan di atas, sesungguhnya kandungan ajaran 
Islam adalah kemanusiaan. Karena itu, world view jauh lebih luas dari 
aqidah. Hanya saja, perspektif aqidah melupakan pandangan hidup, 

                                                 
1 Salah satu contoh ajaran Islam yang menganjurkan kita untuk memperhatikan 
masyarakat lemah dapat dibaca dalam QS. Al-Ma’un. 
2 Nurcholis Majid, Islam Agama Kemanusiaan (Jakarta: Paramadina,1999). 
3 Lihat tulisan M. Ahyar Fadly “Gerakan Radikalisme Agama: Perspektif Ilmu 
Sosial”, dalam Jurnal El-Hikam, Vol. IX, No. 1, Januari-Juni 2016. Menurut 
Asfaruddin, bahwa tindakan kekerasan baik atas nama jihad maupun atas nama 
lainnya, disebabkan minimnya pemahaman dan penafsiran tentang konsep jihad 
dalam literature keislaman. Selengkapnya dapat dibaca dalam Asma Asfaruddin, 
Tafsir Dekonstruksi Jihad dan Syahid, terj. M. Irsyad Rafsadie (Bandung: Mizan, 2018), 
373.  



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 37 

sehingga yang bertentangan dengan keyakinannya dianggap liberal, 
sekuler, dan karenanya perlu diperangi. World view dan aqidah sama-
sama memandang kehidupan ini sebagai realitas rahmat Tuhan 
dengan berbagai kreativitas yang inovatif berlandaskan social-etics. 
Namun, sebagai umat Islam cenderung mempresepsikan bidang-
bidang kehidupan manusia dikendalikan oleh aqidah. 

Untuk mengubah cara pandang orang luar terhadap Islam dan 
cara sebagan umat Islam memaknai dinamika kehidupan manusia, 
maka peran pendidikan Islam harus ditingkatkan. Selama ini, 
pendidikan Islam selalu menjadi sasaran kritik semua orang, karena 

dianggap gagal mendidik manusia menjadi manusiawi (humanisasi).
4
 

Pendidikan Islam, dalam hal ini pondok pesantren dianggap 
melahirkan kelompok teroris yang memiliki jaringan internasional 
yang kuat, sehingga sampai saat ini masih berkeliaran di seantero 

dunia.
5
  

Terlepas dari asumsi-asumsi tersebut, pendidikan Islam 
memiliki peran sentral dalam upaya membangun budaya perdamaian, 
baik di Indonesia maupun di Negara-negara lain6 Dengan menfo-
kuskan kajian terhadap pendidikan Islam di tanah air, patut dicatat 
bahwa keberhasilan pembangunan sumber daya manusia Indonesia 
tidak terlepas dari peran sentral pendidikan Islam. Pendidikan Islam 
dengan sistem madrasah dan perguruan tinggi agama merupakan dua 
lembaga pendidikan yang turut mencerdaskan kehidupan masyarakat. 
Tidak hanya itu, pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam 
yang memiliki peran utama dalam membentuk dan membangun 
kecerdasan moral-spiritual sekaligus sosial. Selain sebagai lembaga 
tafaqqah fi al-din yang mendalami ilmu-ilmu keislaman, juga berperan 

                                                 
4 Buku yang menguraikan tentang pendidikan berfungsi memanusiakan manusia 
(humanisasi) adalah karya H.A.R. Tilaar, Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat 
Madani Indonesia (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999). 
5 Selengkapnya dapat dibaca dalam Abdul Malik “Stigmatisasi Radikal terhadap 
Pesntren”, Makalah disampaikan pada kegiatan FGD dengan tema “Penguatan 
Nilai-nilai Multikultural bagi Ustaz dan Tuan Guru Pesantren untuk Mencegah 
Radikalisme Islam Berbasis Pesantren di Kota Bima”, tanggal 6 September 2018 di 
GSG Muhammadiyah Bima. Malik, Abdul. 2018. “Jaringan Intelektual dan Ideologi 
Pesantren Salafi Jihadi: Studi pada “Zona Merah” Terorisme di Bima”, dalam 
Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 6, Nomor 2, November. 
6 Saeful Anam, I Nyoman Sudana Degeng, and Nurul Murtadho, “The Moral 
Education and Internalization of Humanitarian Values in Pesantren,” Journal for the 
Education of Gifted Young Scientists, 4, no. December (2019): 1–21, 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.17478/jegys.2019.82. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 38 

memberdayakan masyarakat di sekitarnya. Misalnya, Pondok 
Pesantren Maslakul Huda di Kajen Pati, merupakan salah satu 
lembaga pendidikan Islam yang lebih banyak memikirkan dan 

melakukan pemberdayaan masyarakat.
7
 Walaupun tidak dapat 

dielakkan, memang ada pondok pesantren yang masih menyandang-
stigma-stigma negatif di atas, hanya saja prosentasenya jauh lebih 
kecil. 

Peran sentral lembaga-lembaga pendidikan Islam di atas untuk 
membuktikan bahwa pendidikan Islam memiliki peran yang tidak 
terkalahkan oleh pendidikan lainnya. Karena itu, mengkaji pendidikan 
Islam sangat penting di tengah sorotan-sorotan tajam dari berbagai 
pihak. Tulisan ini tidak menguraikan satu persatu peran lembaga 
pendidikan Islam, tetapi secara umum mengkaji tentang pendidikan 
Islam dan perannya mendamaikan kehidupan manusia.  

Metode Penelitian 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) 

dengan menggunakan pendekatan kualitatif. Karena ini penelitian 
kepustakaan (library research), maka sumber datanya berasal dari buku, 
jurnal, dan referensi-referensi lain. Teknik pengumpulan data 
menggunakan teknik dokumentasi, yaitu mengumpulkan data dari 
dokumen-dokumen kepustakaan yang berkaitan dengan pendidikan 
Islam dan perdamaian. Teknik analisis yang digunakan adalah conten 
analysis, merupakan analisis untuk menghasilkan deskripsi yang 

obyektif dan sistematik untuk mengungkap pesan dari sumber data.
8
  

Hasil dan Pembahasan 

Budaya Kekerasan dan Pendidikan Perdamaian
9
 

Kekerasan di berbagai kehidupan manusia telah terjadi sedemikian 
rupa sebagaimana ditunjukkan dalam berbagai studi lapangan dan 
kepustakaan. Kekerasan telah menjadi fenomena global. Di bidang 

                                                 
7 A. Sahal Mahfudz, Fiqih Sosial (Bandung: Mizan, 2004). 
8 Darmiyati Zuchdi, Panduan Penelitian Analisis Konten, (Yogyakarta: Lembaga 
Penelitian IKIP Yogyakarta, 1993). 
9 Kekerasan dan perdamaian - sebagai dua budaya yang mengitari kehidupan 
manusia ini diadopsi dari Elise Boulding, “Peace Culture: The Problem of Managing 
Human Difference” dalam Cross Currents, Summer 1998, vol. 48 Issue 4.  



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 39 

agama, ada beberapa studi menarik tentang kekerasan,
10

 demikian juga 

dalam bidang pendidikan telah dilakukan kajian mendalam.
11

 
Kekerasan merupakan budaya yang tidak menjadi harapan umat 

manusia. Kekerasan terjadi apabila ada konflik, baik antar individu 
maupun kelompok. Konflik antar kelompok melahirkan kekerasan 
yang berdampak lebih luas dibandingkan dengan konflik antar 
individu. Terlepas dari besar dan kecilnya dampak konflik, kekerasan 
tetap menjadi tindakan yang tidak manusiawi, sehingga dalam doktrin 
agama apapun tidak ada anjuran untuk melakukan kekerasan tanpa 

alasan yang kuat.
12

 
Untuk melihat dampak kekerasan, kiranya perlu diperhatikan 

analisis Johan Galtung tentang segitiga kekerasan.
13

 Menurut Galtung, 
kekerasan yang dimaksud adalah kekerasan langsung, struktural, dan 
kultural. Analisis ini dapat digunakan untuk melihat bentuk-bentuk 
kekerasan yang terjadi di tanah air. Kekerasan langsung melukai 
kebutuhan dasar manusia, tetapi tidak ada pelaku langsung yang bisa 
diminta pertanggung jawabannya. Adapun kekerasan sruktural adalah 
kekerasan yang tidak dilakukan oleh individu tetapi tersembunyi 
dalam struktur yang lebih kecil maupun lebih luas. Penetrasi, 
segmentasi, marginalisasi dan fragmentasi, sebagai bagian dari 
eksploitasi merupakan komponen penguat dalam struktur yang 
berfungsi menghalangi formasi dan mobilitas untuk berjuang melawan 

eksploitasi.
14

 Sementara kekerasan kultural adalah legitimasi atas 

kekerasan struktural maupun kekerasan langsung secara budaya.
15

  
   Galtung tidak melihat terjadinya kekerasan hanya disebabkan 

oleh satu faktor, tetapi banyak aspek kehidupan manusia. Aspek 
ekonomi, politik, budaya, dan agama memiliki keterkaitan dengan 
berbagai penyebab lain lahirnya kekerasan. Ketidakadilan dalam aspek 

                                                 
10 Bachtiar Effendy, Masyarakat Agama dan Pluralisme Keagamaan (Yogyakarta: Galang 
Press, 2001).  
11 Abdurrachman Assegaf, Pendidikan Anti Kekerasan (Yogyakarta: Tiara Wacana, 
2004). 
12 Terkait dengan hal tersebut dapat dibaca dalam Zakiyuddin Baidhawy, Ambivalensi 
Agama, Konflik, dan Nirkekerasan (Yogyakarta: LESFI, 2002). 
13 Analisis Galtung tentang tiga bentuk kekerasan diambil dari Ivan A. Hadar, 
”Budaya Perdamaian” dalam Kompas tanggal 12 Januari 2007.   
14 Linda Dwi Nuryanti “Pemikiran Johan Galtung tentang Kekerasan dalam 
Perspektif Feminisme”, dalam Jurnal Hubungan Internasional, Vol. 6 Edisi 1/April-
September 2017, 30. 
15 Hadar, ”Budaya Perdamaian”. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 40 

ekonomi tidak bisa dipandang sebelah mata dengan mengklaim factor 
tersebut sebagai penyebabnya, tetapi ada kemungkinan unsur politis 
dan agama. Menurutnya, kekerasan bisa mencuat dari salah satu sudut 
“segitiga kekerasan”, lalu menjalar dan dipertajam dari dua sudut lain. 
Sebaliknya, ketika legitimasi kultural atas kekerasan berkurang, terjadi 

peredaman kekerasan langsung maupun struktural.
16

 
Di Indonesia, kekerasan sering dilakukan oleh umat Islam dalam 

bentuk teror atas nama jihad (perang suci). Teror dengan membom 
bunuh diri dan membunuh orang lain yang tidak berdosa – yang 
penting berbeda keyakinan – diyakini sebagai perintah Allah SWT. 
Karena itu, Islam sering dituduh sebagai agama teror atau anti 
perdamaian. Bahkan Indonesia sebagai satu Negara yang mayoritas 
penduduknya beragama Islam sering dilabelkan dengan Negara keras, 

bengis, dan sengit.
17

 Pernyataan itu dibuktikan dengan beberapa kasus 
kekerasan, seperti pembakaran gereja di Situbondo, pembunuhan 
umat Islam yang dilakukan oleh umat Kristiani di Poso, konflik 
Muslim-Kristen di Maluku, pembunuhan kiai di Jawa Barat, dan 
Penyerangan gereja dan Pastur di Sleman, Yogyakarta. Dan masih 
banyak prilaku tidak manusiawi lainnya yang tidak dapat disebutkan 
satu per satu. 

Kekerasan-kekerasan yang dicontohkan di atas – dengan mengacu 
pada pandangan Galtung, tidak dapat dipandang sebelah mata dengan 
mengklaim faktor agama sebagai satu-satunya faktor penyebab, tetapi 
ada kemungkinan factor ketidakadilan ekonomi, social politik, dan 
lain-lain. Untuk menciptakan perdamaian dalam segala aspek 
kehidupan manusia, maka harus diupayakan terpenuhinya rasa 
keadilan dan rasa aman individu atau komunitas, baik dari ancaman 

fisik maupun ekonomi.
18

 Ketika umat Islam melihat bahwa bidang 
ekonomi selalu dikuasai oleh non Muslim atau sebaliknya, maka 
konflik akan terjadi, apalagi menjadikan perbedaan agama sebagai 
alasan. Atau boleh jadi konflik disebabkan karena ketidakadilan 
ekonomi dan internal agama Islam, Kristen, Hindu, Budha, dan 

                                                 
16 Hadar, ”Budaya Perdamaian”. 
17 Freek Colombijn & J. Thomas Lindblad (eds.), Roots of Violence in Indonesia: 
Contemporary Violence in Histroical Perspective (Singapore: Institute of Southeast Asian 
Studies, 2002), 1.  
18 Imam Machalli “Peace Education dan Deradikalisasi Agama”, dalam Jurnal 
Pendidikan Islam Vol. 12, No. 1, Juni 2013, 44. 



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 41 

lainnya. Maka sangat tepat dikatakan bahwa kekerasan terjadi karena 
multi faktor yang saling terkait (agama, ekonomi, politik, budaya). 

Jika sebagian kelompok muslim menjadikan tindak kekerasan 
terhadap orang lain sebagai jihad, maka kelompok lain (modernis) 
mengangap bahwa kekerasan bukan merupakan ajaran jihad Islam. 
Kelompok ini berpandangan bahwa perdamaian dan keadilan 
merupakan ajaran jihad. Dalam pandangan kelompok modernis, 
konsep jihad merupakan doktrin utama dalam agama Islam, tetapi ia 
dipandang sebagai perjuangan meliputi semua bentuk tindak politik 
dan sosial untuk menegakkan keadilan. Fazlur Rahman, guru besar 
pemikiran Islam dari Universitas Chicago berpendapat bahwa jihad 
hadir untuk kepentingan melaksanakan agenda sosial dan politik 
Islam. Tidak diragukan bahwa Al-qur’an menghendaki umat Islam 
agar membangun tatanan politik dan sosial di muka bumi yang 
berkeadilan dengan tujuan untuk menciptakan tatanan moral sosial 
yang egaliter sesuai dengan ajaran Al-qur’an. Untuk mewujudkan 
tujuan itu, Islam harus menjadikan jihad termasuk pendidikan Islam 

sebagai instrumennya.
19

 Semua ajaran Al-qur’an yang dikemukakan 
oleh kelompok modernis merupakan nilai-nilai perdamaian, tetapi 
selalu dilupakan oleh umat Islam itu sendiri. 

Sebagai upaya umat Islam dan masyarakat internasional 
membangun budaya perdamaian, Organization of The Islamic Conference 
(OKI), misalnya, menuntut diakhirnya aneka bentuk kekerasan yang 
mengatasnamakan agama. Menurut Oekumenischer Rat der Kirchen, 
hal yang sama juga dilakukan oleh Dewan Gereja se-Dunia yang 
menganjurkan jemaatnya ”memahamai spiritualitas pemeluk agama 

lain sambil mengupayakan terciptanya perdamaian hakiki”.
20

 
Demikian juga dengan konsep “decade perdamaian” PBB yang 
dideklarasikan pada tahun 1999, pendidikan memainkan peran kunci 
guna mengembangkan budaya perdamaian yang didefinisikan sebagai 
“sejumlah nilai, keyakinan, tradisi, prilaku, dan gaya hidup” yang 
berbasis prinsip-prinsip non kekerasan dan toleransi. 

Membangun sebuah budaya perdamaian bukanlah pekerjaan 
mudah, terutama dalam konteks kehidupan yang penuh konflik antar 
berbagai kelompok, golongan, ambisi, dan kepentingan di era 
sekarang. Orang ramai-ramai merebut jabatan dan kekuasaan, namun 

                                                 
19 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Minneapolis: Bibliotheva Islamica, 
1980), 63. 
20 Hadar, “Budaya Perdamaian”. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 42 

jika kalah tidak rela posisi tertinggi diduduki orang lain. Ini salah satu 
contoh kecil susahnya membangun budaya perdamaian di tanah air. 

Namun demikian, bagaimanapun susahnya membangun budaya 
perdamaian di tanah air, tidak ada alasan bagi masyarakat untuk tidak 
melakukannya, apalagi semua agama dengan ajaran moralitasnya 
mengharapkan berakhirnya kekerasan dan lahirnya perdamaian bagi 
semua manusia. Karena itu juga, agama sangat urgen mengidentifikasi 
dua aspek yang bertolak belakang dalam kehidupan beragama yaitu 

budaya perang suci dan budaya perdamaian suci.
21

 Perang suci dalam 
agama biasanya dimaknai dengan jihad di jalan Tuhan yang dilakukan 
dengan cara “kekerasan” berupa membunuh dan menghancurkan 

orang lain yang berbeda keyakinan.
22

 Demikian juga dengan 
perdamaian suci terdapat dalam tradisi agama-agama, hanya saja tidak 
dipahami sebagai perintah Tuhan sebagaimana budaya perang suci. 
Yang terakhir ini mendambakan kehidupan manusia yang aman, 
harmonis, tanpa diskriminasi, toleran, pro keadilan dan perdamaian. 
Pemahaman yang mementingkan aspek pertama akan melahirkan 
aspek kekerasan, sedangkan pemahaman yang mementingkan aspek 
kedua akan melahirkan kehidupan yang harmonis. Pemahaman yang 
lebih mementingkan aspek pertama daripada yang kedua merupakan 
akibat dari kurang komprehensifnya memahami ajaran agama, 
sehingga yang tampak agama hanya memerintahkan perang suci 
melawan kelompok lain yang berbeda keyakinan. 

Sebagai agama atau cara hidup yang menyeluruh, Islam mengaku 
mencakup seluruh aktivitas manusia. Karena itu, tidak sulit mencari 
konsep-konsep tentang penciptaan perdamaian dalam agama tersebut. 
Namun, mengidentifikasi nilai-nilai inti yang kondusif untuk 
menciptakan perdamaian yang pada umumnya dapat diterima di 
kalangan kaum Muslimin dapat menjadi lebih pelik. Menurut Amin 
Abdullah, hal ini dikarenakan dalam Islam gagasan perdamaian 
bukannya tidak bermasalah. Dengan mengutip pendapat Lewis, ia 
mencontohkan bahwa sebagian orang akan berpendapat bahwa kata 
Bahasa Arab yang terkenal untuk perdamaian adalah kata salam yang 
diartikan sebagai ketenangan dan keselamatan. Sementara istilah sulh 
yang berarti gencatan senjata atau perjanjian penghentian peperangan 

                                                 
21 Elise Boulding, “Peace Culture: The Problem of Managing Human Difference” 
dalam Cross Currents, Summer, 1998, vol. 48, issue 4. 
22 Dalam istilah Karen Amstrong, berperang di jalan Tuhan adalah berperang demi 
Tuhan. Lihat bukunya, Berperang Demi Tuhan, terj. (Bandung: Mizan, 2004).  



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 43 

untuk suatu waktu menunjukkan berakhirnya perang (menunjukkan 

sebelumnya ada peperangan).
23

 Dengan demikian, dalam Islam 
memang terdapat dua budaya yaitu kekerasan dan perdamaian. 

Untuk mewujudkan budaya perdamaian tersebut, menurut Hadar, 
harus dimulai dari pengembangan jatidiri serta percaya diri, bukan 
untuk menekankan orang lain, tetapi agar mampu berkomunikasi 
tanpa gangguan untuk mengenal berbagai prejudice yang selama ini, 

sadar atau tidak, masih menghinggapi diri.
24

 Ini penting, guna 
mengubah wawasan “miring” tentang orang lain. Selain itu, yang tak 
kalah pentingnya adalah memprogramkan pendidikan perdamaian 
sebagai alternatif membudayakan perdamaian dalam kehidupan. 
Pendidikan perdamaian adalah sebuah proses pendidikan yang 
didasari oleh filosofi yang mengajarkan nir-kekerasan, cintah, kasih 

sayang, kepercayaan, keadilan, dan kerjasama seluruh umat manusia.
25

 
Pendidikan perdamaian juga dapat dimaknai sebagai transmisi 
pengetahuan dan kemungkinan-kemungkinan untuk mencapai 
kesuksesan dan menjaga perdamaian; memberikan pelatihan tentang 
skill agar mampu memaknai suatu pengetahuan; serta 
mengembangkan kemampuan berpartisipasi untuk menggunakan 
pengetahuannya mengatasi masalah perbedaan. Dalam hal ini, kepada 
siswa ditransformasikan pengetahuan mengenai kekerasan dan 
perdamaian, kemampuan menghadapi konflik, sikap dan nilai 

optimisme, haga diri dan kemandirian.
26

 
Pendidikan perdamaian menentang seluruh bentuk penindasan 

dan ketidaksesuaian, mengupayakan perdamaian dan menciptakan 
harmoni melalui win-win situasi. Artinya, setiap orang adalah 
pemenang dan tidak satupun yang kalah. Pendidikan perdamaian juga 
mengajarkan kepada siswa untuk saling memahami, bertoleransi dan 
bersahabat dengan semua unsur ras dan agama melalui proses 
humanisasi dalam pembelajaran dan menolak dehumanisasi, seperti 
kemiskinan, prasangka, diskriminasi, kekerasan dan perang. 

                                                 
23 M. Amin Abdullah, “Pesan Islam Untuk Perdamaian dan Anti Kekerasan” dalam 
Sosiologi Reflektif: Jurnal FISHUM UIN Sunan Kalijaga, vol. 3 Nomor 2, April 2009, 
13. 
24 M. Amin Abdullah, “Pesan Islam... 
25 Sukendar “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-anak Korban Konflik”, 
dalam Jurnal Walisongo, Vol. 19, No. 2, November 2011, 279.  
26 Baca uraian A. S. Sagkal, A. Turnuklu, & T. Totan, “Peace education’s effects on 
aggression: A mixed method study” dalam. Eurasian Journal of Educational Research, 
64, 45-68, http://dx.doi.org/10.14689/ejer.2016.64.3 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 44 

Pendidikan perdamian juga berkontribusi membentuk budaya 
perdamaian dan mengupayakan demokrasi dan toleransi serta 
mengentaskan kemiskinan, menegakkan keadilan sosial, HAM, 

perbedaan budaya, dan sadar lingkungan.
27

 
Dalam konteks Indonesia, menurut Rizal Panggabean, pendidikan 

perdamaian meliputi program resolusi konflik, mencegah kekerasan, 
pendidikan perdamaian dan pembangunan, pendidikan nirkekerasan, 
pendidikan perdamaian mendunia atau global, dan pendidikan 

perdamaian inovatis berbasis sekolah.
28

 Pertama, program resolusi 
konflik. Sebagai salah satu tipe pendidikan, program resolusi konflik 
terfokus pada banyak topik yang terpenting di antaranya adalah 
bagaimana menyelesaikan konflik antar pribadi dengan konstruktif 
melalui mekanisme negosiasi, mediasi sejawat, empati, dan metode 
resolusi sengketa alternatif seperti melalui proses peradilan. Kedua, 
program pencegah kekerasan. Program ini terkait dengan pencegahan 
kekerasan yang berurusan dengan prilaku kekerasan, seperti tawuran 
antar pelajar dan pemuda. Selain tawuran, bentuk kekersan lainnya 
adalah kenakalan siswa sekolah, kejahatan jalanan, serangan seksual, 
prasangka buruk, dan stereotype negative. Ketiga, pendidikan perdamaian 
dan pembangunan. Program ini terfokus pada akar dan sumber 
struktural perdamaian dan kekerasan. Tema pokok program ini adalah 
kekerasan struktural, kemiskinan, lembaga-lembaga sosial yang tidak 
adil, dominasi dan penindasan, serta konsumerisme yang berdasarkan 
pada eksploitasi terhadap sumber daya alam. Tipe pendidikan ini juga 
mencakup pendidikan hak asasi manusia dan lingkungan hidup. 
Keempat adalah pendidikan nirkekerasan. Fokus programnya 
memusatkan perhatian pada kegiatan mempelajari citra positif 
perdamaian dan nirkekerasan bagi anak-anak dan siswa. 

Kelima, pendidikan perdamaian global yang lebih menekankan 
perlunya belajar mengenai sistem internasional yang mendorong 
timbulnya perang. Program ini menangani aspek global dan 
internasional perdamaian dan kekerasan mulai dari ekonomi, 
globalisasi, masalah hutang, belanja militer, dan masyarakat sipil 

                                                 
27 Asoluka Njoku & Clementina A. Anyanwu  “Peace Education for Unity and 
Development” dalam World Scientific News 26 (2016) 50-56 
28 Masalah pendidikan perdamaian tersebut disampaikan oleh Samsu Rizal 
Panggabean dalam Workshop “Pendidikan Peace-Building di Indonesia: Mencari 
Model Pendidikan Damai Berkelanjutan” yang dilaksanakan CSRC UIN Jakarta di 
Hotel Seruni Bogor tanggal 15 Maret 2009.  



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 45 

global. Keenam, adalah program manajemen konflik berbasis sekolah. 
Menurutnya, sekolah merupakan tempat siswa dan guru bertemu 
sekaligus berinteraksi. Segala peristiwa bisa terjadi selama keduanya 
berinteraksi termasuk konflik. Konflik tidak akan pandang bulu, 
termasuk melibatkan guru dan siswa. Oleh karena itu, konflik harus 
dikelola agar keadaan menjadi lebih baik. Namun pendidikan di 
sekolah selama ini didesain hanya untuk mengajarkan ketrampilan di 
bidang akademik, sehingga segala persoalan di luar akademik tidak 
menjadi bagian dari evaluasi. Sementara komponen kurikulum penting 
tentang social and life skills yang seharusnya diterapkan justru diabaikan. 

Membangun Budaya Perdamaian Melalui Pendidikan Islam 
Salah satu bidang kehidupan manusia yang dapat dimanfaatkan 

untuk membangun budaya perdamaian dan anti kekerasan adalah 
pendidikan Islam. Pendidikan Islam merupakan proses bimbingan 
oleh subyek didik terhadap perkembangan jiwa dan raga objek didik 
dengan bahan materi tertentu, pada jangka waktu tertentu, dan 
dengan alat perlengkapan tertentu ke-arah terciptanya pribadi tertentu 

disertai evaluasi sesuai dengan ajaran Islam.
29

 
Pendidikan Islam merupakan salah satu aspek dari ajaran Islam 

secara keseluruhan. Karenanya, tujuan pendidikan Islam tidak terlepas 
dari tujuan hidup manusia dalam Islam; yaitu menciptakan pribadi-
pribadi yang mengabdikan diri kepada Allah dan bertakwa kepada-
Nya, sehingga mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. 
Dalam konteks masyarakat, bangsa, dan Negara, pribadi yang 
bertakwa ini menjadi rahmatan lil’alamin, baik dalam skala kecil 
maupun besar. Tujuan hidup manusia dalam Islam inilah yang 

menjadi tujuan akhir pendidikan Islam.
30

 
Konsep rahmatan lil’alamin yang menjadi tujuan pendidikan Islam 

di atas, dalam konteks sekarang memiliki makna bahwa kehidupan 
manusia di dunia harus didasarkan pada kasih sayang dan perdamaian. 
Kasih sayang dan perdamaian tidak hanya diperuntukkan bagi umat 
tertentu, tetapi untuk kemanusiaan secara keseluruhan. Karena itu, 
ajaran Islam rahmatan lil’alamin adalah ajaran perdamaian yang 
mendambakan kehidupan manusia bahagia di dunia dan akhirat. 

                                                 
29 Endang Saifuddin Anshari, Pokok-Pokok Pikiran tentang Islam (Jakarta: Usaha 
Enterprise, 1976), 85. 
30 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi (Jakarta: Logos, 2002), 8. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 46 

Sebagai ajaran yang membawa rahmat bagi sekalian alam, Islam 
sangat menekankan agar siapapun selalu dihormati tanpa membeda-
bedakan latar belakang. Sejak semula, pandangan Islam terhadap umat 
manusia adalah pandangan yang memposisikan mereka pada tempat 
yang terhormat (Qs. Al-Isra’: 70). Al-qur’an telah menegaskan pula 
bahwa manusia diciptakan dari diri yang satu. Penegasan ini secara 
eksplisit memposisikan mereka sebagai saudara dalam kemanusiaan 
tanpa melihat perbedaan menurut jenis kelamin, ras, dan kepercayaan. 
Semua manusia adalah anak cucu Adam yang secara otomatis 
mengisyaratkan adanya persamaan antar mereka dalam segala hal. 

Berdasarkan hal tersebut, Islam memandang semua perbedaan 
antar suku dan bangsa bukan sebagai alasan untuk saling bertengkar, 
bermusuhan, dan perperang, tetapi Islam menjadi pendorong agar 
saling mengenal, bertoleransi, saling membantu, dan kesetiakawanan. 
Allah berfirman: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari 
seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku, supaya kamu saling kenal-mengenal” (Qs. Al-
Hujurat: 13). 

Dari sini, Al-qur’an mengingatkan kaum muslimin tentang 
pentingnya hidup damai bersama pihak lain yang barangkali berbeda 
dengan mereka. Selain itu, Al-qur’an juga memerintahkan agar 
memperlakukan mereka dengan adil selama mereka tidak memusuhi 
kaum muslimin. 

Lewat pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa pandangan Islam 
terhadap umat manusia ternyata tidak selamanya ditunjukkan secara 
khusus pada manusia muslim semata, tetapi juga mencakup seluruh 
umat manusia di setiap ruang dan waktu. Penghormatan Allah bagi 
umat manusia berarti penghormatan-Nya bagi seluruh manusia dari 
awal penciptaan Adam sampai hari kiamat. Oleh karena itu, Islam 
menjadikan permusuhan terhadap seorang manusia sebagai permu-
suhan terhadap seluruh umat manusia. Begitu juga sebaliknya, Islam 
memposisikan kebaikan pada seorang manusia sebagai kebaikan yang 

dilakukan pada umat manusia secara keseluruhan.
31

 
Demikian juga dengan pendidikan Islam, ia memiliki landasan 

dasar yang kokoh yang mengajarkan perdamaian kepada umat Islam. 
Menurut Azra, bahwa dasar-dasar pendidikan Islam, secara prinsipil 
diletakkan pada dasar-dasar ajaran Islam dan seluruh perangkat 

                                                 
31 Mahmud Hamdi Zaqzuq, Reposisi Islam di Era Globalisasi, terj. Abdullah Hakam 
Shah (Yogyakarta: LKiS, 2004), 106-107. 



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 47 

kebudayaannya.
32

 Dasar-dasar pembentukan dan pengembangan 
pendidikan Islam yang pertama adalah Al-qur’an dan Sunnah, 
sebagaimana dasar kehidupan umat Islam pada umumnya. Misalnya, 
Al-qur’an memberikan prinsip yang sangat penting bagi pendidikan, 
yaitu menghormati kepada akal manusia, bimbingan ilmiah, tidak 
menentang fitrah manusia, serta memelihara kebutuhan social. 

Dasar pendidikan Islam yang kedua adalah nilai-nilai sosial 
kemasyarakatan yang tidak bertentangan dengan dasar yang pertama. 
Dasar yang kedua menuntut pendidikan Islam melihat beberapa aspek 
sosial di luar dirinya untuk menjadi acuan dalam pengembangan 
sumber daya masyarakat muslim. Dengan dasar ini, pendidikan Islam 
dapat diletakkan dalam kerangka sosiologis, selain menjadi sarana 
transmisi pewaris kekayaan social budaya yang positif bagi kehidupan 
manusia. Berkaitan dengan hal ini, pendidikan islam memiliki tujuan 

individu sekaligus social.
33

 Yang pertama dapat dicirikan dengan 
aktivitas-aktivitas umat Islam, seperti haji, shalat, dan puasa. 
Sementara yang terakhir dicirikan dengan aktivitas-aktivitas, seperti 
mengeluarkan infak, sedekah, zakat, atau membantu orang lain yang 
membutuhkan tanpa ada diskriminasi. 

Warisan pemikiran Islam merupakan dasar penting pendidikan 
Islam yang terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa hasil pemikiran para 
ulama, cendekiawan, dan pembaharu pendidikan, harus menjadi 
rujukan penting dalam mengembangkan pendidikan Islam. Warisan 
pemikiran Islam ini mencerminkan dinamika Islam dalam menghadapi 
kenyataan-kenyataan kehidupan yang terus berubah dan berkembang. 

Dari uraian di atas, untuk membangun budaya perdamaian di 
Indonesia, pendidikan Islam diharapkan dapat memainkan peran 
dalam kerangka pemberdayaan umat Islam. Dalam hal ini, yang 
dimaksud dengan pemberdayaan adalah usaha yang dilakukan agar 
umat Islam mempunyai kemampuan untuk melakukan sesuatu, 
terutama yang berkenaan dengan pembelaan atas diri dan hak-hak 

hidupnya.
34

 Dengan demikian, pemberdayaan ekonomi masyarakat 
lemah merupakan salah satu contoh yang dilakukan oleh pondok-

                                                 
32 Azra, Pendidikan Islam, 9. 
33 Zafar Alam, Islamic Education: theory and Practice (New Delhi: Adam Publisher, 
2003), 42-49. 
34 Machasin, “Pendidikan sebagai Strategi Memberdayakan Umat” dalam Muslih 
Usa dan Aden Wijdan (peny.), Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial 
(Yogyakarta: Aditya Media & Fak. Tarbiyah UII, 1997), 54. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 48 

pondok pesantren terhadap umat Islam disekitarnya. Sedangkan 
mengajarkan orang lain untuk melakukan kekerasan terhadap orang 
lain tidak dapat dikategorikan sebagai pemberdayaan. Untuk itu, 
lembaga-lembaga Islam seperti masjid, majelis-majelis ta’lim, pondok 
pesantren, dan lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya, harus 
menjadi pusat pemberdayaan umat. Institusi-institusi tersebut harus 
digunakan sebagai pusat pendidikan yang mampu membekali umat 
Islam untuk berpartisispasi dalam peradaban dunia global secara 

proaktif, tidak sekedar reaktif,
35

 berpartisipasi membangun budaya 
pembangunan, tidak sekedar merasakan perdamaian, berusaha 
meminimalisir kekerasan, tidak membangun budaya anti perdamaian. 

Transformasi pengetahuan perdamaian merupakan peran lain 
yang dapat dimainkan oleh pendidikan Islam. Hal ini perlu dijadikan 
agenda penting dalam pendidikan dan dakwah melalui institusi Islam 
yang dimiliki oleh masyarakat. Kelemahan umat manusia yang sangat 
berbeda adalah terpisahkannya antara ajaran wahyu dan praksis 
kehidupan. Akhirnya, nilai-nilai keislaman termasuk nilai-nilai 
perdamaian banyak yang tidak terimplementasikan secara kontekstual 
dalam kehidupan riil. Dalam istilah Malik Fadjar, umat Islam memiliki 
kelemahan dalam aspek epistemologi, yaitu kurang bisa mencairkan 

nilai-nilai keislaman dalam konteks social yang berkembang.
36

 
Pengetahuan perdamaian dalam pendidikan Islam menjadi modal 

memahami realitas kehidupan orang lain. Transformasi pengetahuan 
perdamaian harus ditanamkam sejak usia dini. Materi-materi yang 
berhubungan dengannya bisa diberikan kepada peserta didik sejak usia 
sekolah dasar sampai usia perguruan tinggi. Akan lebih baik lagi jika 
diberikan pada usia sebelum sekolah dasar sampai setelah studi di 
perguruan tinggi, ini berarti pengetahuan perdamaian harus dimiliki 
oleh masyarakat, baik yang berpendidikan maupun yang tidak 
berpendidikan. 

Selain peran di atas, yang tidak kalah pentingnya adalah 
pendidikan Islam harus menjadi peran sentral pendidikan 

perdamaian.
37

 Hal ini sesuai dengan arti kata “Islam” sendiri yang 
berarti “damai, selamat, dan tenang”. Untuk itu, perlu diselenggarakan 
pendidikan Islam yang relevan dan dikembangkan secara kreatif 
sebagai upaya untuk menciptakan kehidupan penuh kedamaian. 

                                                 
35 Suyanto, Dinamika Pendidikan Nasional (Jakarta: PSAP, 2005), 146. 
36 A. Malik Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan Islam (Jakarta: LP3NI, 1998). 
37 Darmiyati Zuchdi, Humanisasi Pendidikan (Jakarata: Bumi Aksara, 2009), 170. 



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 49 

Catatan Akhir     
Perdamaian yang dibangun bukan saja bagi kehidupan umat Islam, 

tetapi umat manusia secara keseluruhan (rahmatan lil’alamin), sehingga 
tidak dibenarkan bagi orang-orang Islam melakukan tindakan 
kekerasan dalam bentuk terorisme dan bentuk-bentuk lainnya yang 
merugikan orang lain yang berbeda latar belakang, keyakinan, agama, 
dan budaya. Islam justru harus menjadi pendorong utama bagi umat 
Islam dan bagi manusia secara keseluruhan untuk mencegah 
kekerasan dan membangun budaya perdamaian. 

Pemahaman terhadap konsep jihad dalam ajaran Islam tidak 
berarti melakukan kekerasan. Jihad harus dimaknai dengan kesung-
guhan seseorang dalam membangun budaya perdamaian, dan itulah 
jihad Islam. Tindakan kekerasan sangat bertentangan dengan budaya 
Islam yang ramah terhadap lingkungan sekitar. 

Upaya memainkan peran yang dikemukakan di atas, merupakan 
beberapa cara yang harus dilakukan oleh pendidikan Islam untuk 
membangun budaya perdamaian. Pemberdayaan umat Islam melalui 
lembaga-lembaga pendidikan Islam, transformasi pengetahuan 
perdamaian untuk memahamai realitas kehidupan orang lain dan 
memposisikan dirinya sebagai pendorong lahirnya budaya perdamaian 
adalah tindakan terpuji yang perlu dilakukan oleh pendidikan Islam. 
Dengan demikian, jangan sampai sistem yang diterapkan dalam segala 
aktivitas justru ingin memproduk generasi-generasi muslim pelaku 
kekerasan.  

Daftar Rujukan 

Abdullah, M. Amin. “Pesan Islam Untuk Perdamaian dan Anti 
Kekerasan” dalam Sosiologi Reflektif: Jurnal FISHUM UIN 
Sunan Kalijaga, vol. 3 Nomor 2, April 2009. 

Alam, Zafar. Islamic Education: theory and Practice, New Delhi: Adam 
Publisher, 2003. 

Amstrong, Karen. Berperang Demi Tuhan, terj., Bandung: Mizan 2004.  

Anam, Saeful, I Nyoman Sudana Degeng, and Nurul Murtadho. “The 
Moral Education and Internalization of Humanitarian Values 
in Pesantren.” Journal for the Education of Gifted Young Scientists 4, 
no. December (2019): 1–21. https:// dx.doi.org/ 
10.17478/jegys.2019.82. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 50 

Anshari, Endang Saifuddin. Pokok-Pokok Pikiran tentang Islam, Jakarta: 
Usaha Enterprise 1976. 

Asfaruddin, Asma. Tafsir Dekonstruksi Jihad dan Syahid, terj. M. Irsyad 
Rafsadie, Bandung: Mizan 2018.  

Assegaf, Abdurrachman. Pendidikan Anti Kekerasan, Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 2004. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: 
Logos, 2002. 

Baidhawy, Zakiyuddin. Ambivalensi Agama, Konflik, dan Nirkekerasan, 
Yogyakarta: LESFI, 2002. 

Boulding, Elise. “Peace Culture: The Problem of Managing Human 
Difference” dalam Cross Currents, vol. 48 Issue 4, 1998. 

Colombijn, Freek & J. Thomas Lindblad (eds.), Roots of Violence in 
Indonesia: Contemporary Violence in Histroical Perspective, Singapore: 
Institute of Southeast Asian Studies, 2002.  

Effendy, Bachtiar. Masyarakat Agama dan Pluralisme Keagamaan 
Yogyakarta: Galang Press, 2001.  

Fadjar, A. Malik. Visi Pembaruan Pendidikan Islam, Jakarta: LP3NI, 
1998. 

Fadly, M. Ahyar. “Gerakan Radikalisme Agama: Perspektif Ilmu 
Sosial”, dalam Jurnal El-Hikam, Vol. IX, No. 1, Januari-Juni 
2016. 

Hadar, Ivan A.”Budaya Perdamaian” dalam Kompas tanggal 12 Januari 
2007.  

Machalli, Imam. “Peace Education dan Deradikalisasi Agama”, dalam 
Jurnal Pendidikan Islam Vol. 12, No. 1, Juni 2013. 

Machasin. “Pendidikan sebagai Strategi Memberdayakan Umat” 
dalam Muslih Usa dan Aden Wijdan (peny.), Pendidikan Islam 
dalam Peradaban Industrial, Yogyakarta: Aditya Media & Fak. 
Tarbiyah UII, 1997. 

Mahfudz, A. Sahal. Fiqih Sosial, Bandung: Mizan, 2004. 

Majid, Nurcholis. Islam Agama Kemanusiaan, Jakarta: Paramadina,1999. 



 

 

Rekonstruksi Pendidikan Islam  

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 51 

Malik, Abdul. “Stigmatisasi Radikal terhadap Pesntren”, Makalah 
disampaikan pada kegiatan FGD dengan tema “Penguatan 
Nilai-nilai Multikultural bagi Ustaz dan Tuan Guru Pesantren 
untuk Mencegah Radikalisme Islam Berbasis Pesantren di 
Kota Bima”. di GSG Muhammadiyah Bima 2018. 

Malik, Abdul. “Jaringan Intelektual dan Ideologi Pesantren Salafi 
Jihadi: Studi pada “Zona Merah” Terorisme di Bima”, dalam 
Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 6, Nomor 2, 
November 2018. 

Njoku, Asoluka & Clementina A. Anyanwu. “Peace Education for 
Unity and Development” dalam World Scientific News 26, 2016. 
50-56 

Nuryanti, Linda Dwi. “Pemikiran Johan Galtung tentang Kekerasan 
dalam Perspektif Feminisme”, dalam Jurnal Hubungan 
Internasional, Vol. 6 Edisi 1/April-September 2017. 

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur’an, Minneapolis: Bibliotheva 
Islamica 1980. 

Panggabean, Samsu Rizal. “Pendidikan Peace-Building di Indonesia: 
Mencari Model Pendidikan Damai Berkelanjutan” Workshop 
yang dilaksanakan CSRC UIN Jakarta di Hotel Seruni Bogor 
tanggal 15 Maret 2009.  

Sagkal, A. S. A., Turnuklu, & T. Totan. “Peace education’s effects on 
aggression: A mixed method study” dalam. Eurasian Journal of 
Educational Research, 64, 45-68, 
http://dx.doi.org/10.14689/ejer.2016.64.3. 

Sukendar. “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-anak 
Korban Konflik”, dalam Jurnal Walisongo, Vol. 19, No. 2, 
November 2011.  

Suyanto. Dinamika Pendidikan Nasional, Jakarta: PSAP, 2005. 

Tilaar, H.A.R. Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, 
Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999. 

Zaqzuq, Mahmud Hamdi. Reposisi Islam di Era Globalisasi, terj. 
Abdullah Hakam Shah, Yogyakarta: LKiS, 2004. 

Zuchdi, Darmiyati. Humanisasi Pendidikan. Jakarata: Bumi Aksara, 
2009. 



 

 

Ruslan, Luthfiyah 

JALIE, Volume 04, Nomor  01, Maret 2020 52 

Zuchdi, Darmiyati. Panduan Analisis Konten. Yogyakarta: Lembaga 
Penelitian IKIP, 1993.  

 


