REKONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM
DALAM MEMBUDAYAKAN PERDAMAIAN

Ruslan
Institut Agama Islam Muhammadiyah Bima, Indonesia
e-mail: ruslanamarizqi@gmail.com

Luthfiyah
Institut Agama Islam Muhammadiyah Bima, Indonesia
e-mail: luthfiyahrizqi@gmail.com

Abstract: This article discussed Islamic education
studies in cultivated the peace. This article is based on
social reality which is complete with conflict and
violence that contradictive with Islamic basic doctrine
abaout happiness and peacefulness.conflict and violence
are not only influenced by one factor, but also they are
influenced by multifactor like cconomy, culture, and
politic. Violence is social problem is not hopped appear
in human life, 1nclud1ng violence by jihad or war in
Allah road. Like wise the violence by the J. Galtung that
include with the cultural violence. So, the Islamic
education is hoped to be the important element in
cultivated the peace. In this contect, the Islamic
education can programmed peace education as effort
cultivation the peace in all aspect human life.

Keywords: Islamic education, violence, peace

Pendahuluan

Perdamaian saat ini menjadi sorotan tajam sebagian besar
masyarakat Indonesia, bahkan masyarakat internasional dari semua
agama. Sorotan ini karena masyarakat mulai merasakan bahwa budaya
perdamaian sedikit demi sedikit mulai luntur yang disebabkan oleh
prilaku kekerasan dan terorisme yang dilakukan oleh kelompok
organisasi tertentu yang mengatasnamakan jihad Islam. Kerena itu,
selain nilai-nilai kemanusiaan, juga nama umat Islam secara
keseluruhan telah dicederai. Lebih dari itu adalah stigmatisasi orang
Barat terhadap lembaga pendidikan Islam, khususnya pondok
pesantren salaf sebagai agen teroris terus muncul.

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 04, Nomor 01, Maret 2020; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 35-52


mailto:ruslanamarizqi@gmail.com
mailto:luthfiyahrizqi@gmail.com

Ruslan, Luthfiyah

Teror merupakan istilah yang identik dengan kekerasan,
kekacauan, dan anti perdamaian. Dalam ajaran Islam, semua hal yang
berhubungan dengan kekerasan dapat memperburuk citra Islam itu
sendiri. Islam memiliki ajaran yang sangat universal dengan nilai-nilai
kedamain, seperti ramah, kasih sayang, persaudaraan, dan bahkan
selalu berpihak kepada kaum lemah dalam berbagai aspek kehidupan.1
Dengan demikian, perbuatan terror atau apapun yang bertentangan
dengan perdamaian berlawanan dengan ajaran Islam.

Uraian di atas menunjukkan bahwa umat Islam tidak bisa
mengisolasi diri dari berbagai persoalan yang dihadapi umat manusia,
tetapi sebaliknya umat Islam harus berpartisipasi secara proaktif pada
tatanan kehidupan global. Karena itu, yang diperlukan adalah
memberdayakan umat agar memiliki kapasitas untuk berbuat yang
bermanfaat, bukan merugikan dan merusak bagi umat manusia. Islam
adalah agama yang membawa nilai-nilai kemanusiaan, seperti
perdamaian, keadilan, persamaan, dan persaudaraan.2 Tidak ada uraian
sedikitpun dalam Al-qur’an dan hadis yang menganjurkan umat Islam
untuk menjadi teroris. Kedua sumber ajaran Islam tersebut
mengajarkan kepada umat manusia, untuk berjithad dalam arti
menegakkan ajaran Islam yang menjunjung tinggi moral sosial-
kemanusiaan. Kenyataannya menunjukkan bahwa pelaku kekerasan
dalam berbagai bentuk lebih dominan dilakukan oleh umat Islam.?
Hal ini tidak dimaksudkan untuk menuduh dan menjelek-jelekkan
nama Islam tetapi merupakan autokritik yang didasari atas
keprihatinan yang mendalam terhadap prilaku-prilaku amoral sebagian
umat Islam terhadap umat Islam lainnya dan umat manusia secara
keseluruhan.

Sebagaimana dijelaskan di atas, sesungguhnya kandungan ajaran
Islam adalah kemanusiaan. Karena itu, world view jauh lebih luas dari
aqidah. Hanya saja, perspektif agidah melupakan pandangan hidup,

! Salah satu contoh ajaran Islam yang menganjurkan kita untuk memperhatikan
masyarakat lemah dapat dibaca dalam QS. Al-Ma’un.

2 Nurcholis Majid, Islam Agama Kemanusiaan (Jakarta: Paramadina,1999).

3 Lihat tulisan M. Ahyar Fadly “Gerakan Radikalisme Agama: Perspektif Ilmu
Sosial”, dalam Jurnal E/-Hikam, Vol. IX, No. 1, Januari-Juni 2016. Menurut
Asfaruddin, bahwa tindakan kekerasan baik atas nama jihad maupun atas nama
lainnya, disebabkan minimnya pemahaman dan penafsiran tentang konsep jihad
dalam literature keislaman. Selengkapnya dapat dibaca dalam Asma Asfaruddin,
Tafsir Dekonstruksi Jibad dan Syabid, terj. M. Irsyad Rafsadie (Bandung: Mizan, 2018),
373.

36  JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

sehingga yang bertentangan dengan keyakinannya dianggap liberal,
sekuler, dan karenanya perlu diperangi. World view dan agidah sama-
sama memandang kehidupan ini sebagai realitas rahmat Tuhan
dengan berbagai kreativitas yang inovatif berlandaskan social-etics.
Namun, sebagai umat Islam cenderung mempresepsikan bidang-
bidang kehidupan manusia dikendalikan oleh agidab.

Untuk mengubah cara pandang orang luar terhadap Islam dan
cara sebagan umat Islam memaknai dinamika kehidupan manusia,
maka peran pendidikan Islam harus ditingkatkan. Selama ini,
pendidikan Islam selalu menjadi sasaran kritik semua orang, karena
dianggap gagal mendidik manusia menjadi manusiawi (humam'sasi).4
Pendidikan Islam, dalam hal ini pondok pesantren dianggap
melahirkan kelompok teroris yang memiliki jaringan internasional
yang kuat, sehingga sampai saat ini masih berkeliaran di seantero
dunia.

Terlepas dari asumsi-asumsi tersebut, pendidikan Islam
memiliki peran sentral dalam upaya membangun budaya perdamaian,
baik di Indonesia maupun di Negara-negara lain® Dengan menfo-
kuskan kajian terhadap pendidikan Islam di tanah air, patut dicatat
bahwa keberhasilan pembangunan sumber daya manusia Indonesia
tidak terlepas dari peran sentral pendidikan Islam. Pendidikan Islam
dengan sistem madrasah dan perguruan tinggi agama merupakan dua
lembaga pendidikan yang turut mencerdaskan kehidupan masyarakat.
Tidak hanya itu, pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam
yang memiliki peran utama dalam membentuk dan membangun
kecerdasan moral-spiritual sekaligus sosial. Selain sebagai lembaga
tafagqah fi al-din yang mendalami ilmu-ilmu keislaman, juga berperan

4 Buku yang menguraikan tentang pendidikan berfungsi memanusiakan manusia
(humanisasi) adalah karya H.A.R. Tilaar, Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat
Madani Indonesia (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999).

5 Selengkapnya dapat dibaca dalam Abdul Malik “Stigmatisasi Radikal terhadap
Pesntren”, Makalah disampaikan pada kegiatan FGD dengan tema “Penguatan
Nilai-nilai Multikultural bagi Ustaz dan Tuan Guru Pesantren untuk Mencegah
Radikalisme Islam Berbasis Pesantren di Kota Bima”, tanggal 6 September 2018 di
GSG Muhammadiyah Bima. Malik, Abdul. 2018. “Jaringan Intelektual dan Ideologi
Pesantren Salafi Jibadi: Studi pada “Zona Merah” Terorisme di Bima”, dalam
Ta’allum: Jurnal Pendidian Islam, NV olume 6, Nomor 2, November.

¢ Saeful Anam, I Nyoman Sudana Degeng, and Nurul Murtadho, “The Moral
Education and Internalization of Humanitarian Values in Pesantren,” Journal for the
Education  of  Gifted Young  Scientists, 4, no. December (2019): 1-21,
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.17478 /jegys.2019.82.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 37



Ruslan, Luthfiyah

memberdayakan masyarakat di sekitarnya. Misalnya, Pondok
Pesantren Maslakul Huda di Kajen Pati, merupakan salah satu
lembaga pendidikan Islam yang lebih banyak memikirkan dan
melakukan pemberdayaan masyarakat.7 Walaupun tidak dapat
dielakkan, memang ada pondok pesantren yang masih menyandang-
stigma-stigma negatif di atas, hanya saja prosentasenya jauh lebih
kecil.

Peran sentral lembaga-lembaga pendidikan Islam di atas untuk
membuktikan bahwa pendidikan Islam memiliki peran yang tidak
terkalahkan oleh pendidikan lainnya. Karena itu, mengkaji pendidikan
Islam sangat penting di tengah sorotan-sorotan tajam dari berbagai
pihak. Tulisan ini tidak menguraikan satu persatu peran lembaga
pendidikan Islam, tetapi secara umum mengkaji tentang pendidikan
Islam dan perannya mendamaikan kehidupan manusia.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (/ibrary research)
dengan menggunakan pendekatan kualitatif. Karena ini penelitian
kepustakaan (/Zbrary research), maka sumber datanya berasal dari buku,
jurnal, dan referensi-referensi lain. Teknik pengumpulan data
menggunakan teknik dokumentasi, yaitu mengumpulkan data dari
dokumen-dokumen kepustakaan yang berkaitan dengan pendidikan
Islam dan perdamaian. Teknik analisis yang digunakan adalah conzen
analysis, merupakan analisis untuk menghasilkan deskripsi yang
obyektif dan sistematik untuk mengungkap pesan dari sumber data.

Hasil dan Pembahasan
Budaya Kekerasan dan Pendidikan Perdamaian’

Kekerasan di berbagai kehidupan manusia telah terjadi sedemikian
rupa sebagaimana ditunjukkan dalam berbagai studi lapangan dan
kepustakaan. Kekerasan telah menjadi fenomena global. Di bidang

7 A. Sahal Mahfudz, Figib Sosial (Bandung: Mizan, 2004).

8 Darmiyati Zuchdi, Panduan Penelitian Analisis Konten, (Yogyakarta: Lembaga
Penelitian IKIP Yogyakarta, 1993).

9 Kekerasan dan perdamaian - sebagai dua budaya yang mengitari kehidupan
manusia ini diadopsi dari Elise Boulding, “Peace Culture: The Problem of Managing
Human Difference” dalam Cross Currents, Summer 1998, vol. 48 Issue 4.

38  JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

agama, ada beberapa studi menarik tentang kekerasan,'® demikian juga
dalam bidang pendidikan telah dilakukan kajian mendalam.*!

Kekerasan merupakan budaya yang tidak menjadi harapan umat
manusia. Kekerasan terjadi apabila ada konflik, baik antar individu
maupun kelompok. Konflik antar kelompok melahirkan kekerasan
yang berdampak lebih luas dibandingkan dengan konflik antar
individu. Terlepas dari besar dan kecilnya dampak konflik, kekerasan
tetap menjadi tindakan yang tidak manusiawi, sehingga dalam doktrin
agama apapun tidak ada anjuran untuk melakukan kekerasan tanpa
alasan yang kuat.

Untuk melihat dampak kekerasan, kiranya perlu diperhatikan
analisis Johan Galtung tentang segitiga kekerasan.”® Menurut Galtung,
kekerasan yang dimaksud adalah kekerasan langsung, struktural, dan
kultural. Analisis ini dapat digunakan untuk melihat bentuk-bentuk
kekerasan yang terjadi di tanah air. Kekerasan langsung melukai
kebutuhan dasar manusia, tetapi tidak ada pelaku langsung yang bisa
diminta pertanggung jawabannya. Adapun kekerasan sruktural adalah
kekerasan yang tidak dilakukan oleh individu tetapi tersembunyi
dalam struktur yang lebih kecil maupun lebih luas. Penetrasi,
segmentasi, marginalisasi dan fragmentasi, sebagai bagian dari
cksploitasi merupakan komponen penguat dalam struktur yang
berfungsi menghalangi formasi dan mobilitas untuk berjuang melawan
eksploitasi.14 Sementara kekerasan kultural adalah legitimasi atas
kekerasan struktural maupun kekerasan langsung secara budaya.15

Galtung tidak melihat terjadinya kekerasan hanya disebabkan
oleh satu faktor, tetapi banyak aspek kehidupan manusia. Aspek
ekonomi, politik, budaya, dan agama memiliki keterkaitan dengan
berbagai penyebab lain lahirnya kekerasan. Ketidakadilan dalam aspek

10 Bachtiar Effendy, Masyarakat Agama dan Pluralisme Keagamaan (Yogyakarta: Galang
Press, 2001).

1 Abdurrachman Assegaf, Pendidikan Anti Kekerasan (Yogyakarta: Tiara Wacana,
2004).

12 Terkait dengan hal tersebut dapat dibaca dalam Zakiyuddin Baidhawy, Awbivalensi
Agama, Konflik, dan Nirkekerasan (Yogyakarta: LESFI, 2002).

13 Analisis Galtung tentang tiga bentuk kekerasan diambil dari Ivan A. Hadar,
”Budaya Perdamaian” dalam Kompas tanggal 12 Januari 2007.

4 Linda Dwi Nuryanti “Pemikiran Johan Galtung tentang Kekerasan dalam
Perspektf Feminisme”, dalam Jurmal Hubungan Internasional, Vol. 6 Edisi 1/April-
September 2017, 30.

15> Hadar, ”Budaya Perdamaian”.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 39



Ruslan, Luthfiyah

ekonomi tidak bisa dipandang sebelah mata dengan mengklaim factor
tersebut sebagai penyebabnya, tetapi ada kemungkinan unsur politis
dan agama. Menurutnya, kekerasan bisa mencuat dari salah satu sudut
“segitiga kekerasan”, lalu menjalar dan dipertajam dari dua sudut lain.
Sebaliknya, ketika legitimasi kultural atas kekerasan berkurang, terjadi
peredaman kekerasan langsung maupun struktural, '

Di Indonesia, kekerasan sering dilakukan oleh umat Islam dalam
bentuk teror atas nama jihad (perang suci). Teror dengan membom
bunuh diri dan membunuh orang lain yang tidak berdosa — yang
penting berbeda keyakinan — diyakini sebagai perintah Allah SWT.
Karena itu, Islam sering dituduh sebagai agama teror atau anti
perdamaian. Bahkan Indonesia sebagai satu Negara yang mayoritas
penduduknya beragama Islam sering dilabelkan dengan Negara keras,
bengis, dan sengit.l7 Pernyataan itu dibuktikan dengan beberapa kasus
kekerasan, seperti pembakaran gereja di Situbondo, pembunuhan
umat Islam yang dilakukan oleh umat Kiristiani di Poso, konflik
Muslim-Kristen di Maluku, pembunuhan kiai di Jawa Barat, dan
Penyerangan gereja dan Pastur di Sleman, Yogyakarta. Dan masih
banyak prilaku tidak manusiawi lainnya yang tidak dapat disebutkan
satu per satu.

Kekerasan-kekerasan yang dicontohkan di atas — dengan mengacu
pada pandangan Galtung, tidak dapat dipandang sebelah mata dengan
mengklaim faktor agama sebagai satu-satunya faktor penyebab, tetapi
ada kemungkinan factor ketidakadilan ekonomi, social politik, dan
lain-lain. Untuk menciptakan perdamaian dalam segala aspek
kehidupan manusia, maka harus diupayakan terpenuhinya rasa
keadilan dan rasa aman individu atau komunitas, baik dari ancaman
fisik maupun ckonomi.’® Ketika umat Islam melihat bahwa bidang
ckonomi selalu dikuasai oleh non Muslim atau sebaliknya, maka
konflik akan terjadi, apalagi menjadikan perbedaan agama sebagai
alasan. Atau boleh jadi konflik disebabkan karena ketidakadilan
ckonomi dan internal agama Islam, Kristen, Hindu, Budha, dan

16 Hadar, ”Budaya Perdamaian”.

7 Freek Colombijn & J. Thomas Lindblad (eds.), Roots of Violence in Indonesia:
Contemporary Violence in Histroical Perspective (Singapore: Institute of Southeast Asian
Studies, 2002), 1.

18 Imam Machalli “Peace Education dan Deradikalisasi Agama”, dalam Jurnal
Pendidikan Islam Vol. 12, No. 1, Juni 2013, 44.

40 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

lainnya. Maka sangat tepat dikatakan bahwa kekerasan terjadi karena
multi faktor yang saling terkait (agama, ekonomi, politik, budaya).

Jika sebagian kelompok muslim menjadikan tindak kekerasan
terthadap orang lain sebagai jihad, maka kelompok lain (modernis)
mengangap bahwa kekerasan bukan merupakan ajaran jihad Islam.
Kelompok ini berpandangan bahwa perdamaian dan keadilan
merupakan ajaran jihad. Dalam pandangan kelompok modernis,
konsep jihad merupakan doktrin utama dalam agama Islam, tetapi ia
dipandang sebagai perjuangan meliputi semua bentuk tindak politik
dan sosial untuk menegakkan keadilan. Fazlur Rahman, guru besar
pemikiran Islam dari Universitas Chicago berpendapat bahwa jihad
hadir untuk kepentingan melaksanakan agenda sosial dan politik
Islam. Tidak diragukan bahwa Al-qur’an menghendaki umat Islam
agar membangun tatanan politik dan sosial di muka bumi yang
berkeadilan dengan tujuan untuk menciptakan tatanan moral sosial
yang egaliter sesuai dengan ajaran Al-qur’an. Untuk mewujudkan
tujuan itu, Islam harus menjadikan jihad termasuk pendidikan Islam
sebagal instrumennya.” Semua ajaran Al-qur’an yang dikemukakan
oleh kelompok modernis merupakan nilai-nilai perdamaian, tetapi
selalu dilupakan oleh umat Islam itu sendiri.

Sebagai upaya umat Islam dan masyarakat internasional
membangun budaya perdamaian, Organization of The Islamic Conference
(OKI), misalnya, menuntut diakhirnya aneka bentuk kekerasan yang
mengatasnamakan agama. Menurut Ockumenischer Rat der Kirchen,
hal yang sama juga dilakukan oleh Dewan Gereja se-Dunia yang
menganjurkan jemaatnya “memahamai spiritualitas pemeluk agama
lain sambil mengupayakan terciptanya perdamaian hakiki” %
Demikian juga dengan konsep “decade perdamaian” PBB yang
dideklarasikan pada tahun 1999, pendidikan memainkan peran kunci
guna mengembangkan budaya perdamaian yang didefinisikan sebagai
“sejumlah nilai, keyakinan, tradisi, prilaku, dan gaya hidup” yang
berbasis prinsip-prinsip non kekerasan dan toleransi.

Membangun sebuah budaya perdamaian bukanlah pekerjaan
mudah, terutama dalam konteks kehidupan yang penuh konflik antar
berbagai kelompok, golongan, ambisi, dan kepentingan di era
sekarang. Orang ramai-ramai merebut jabatan dan kekuasaan, namun

19 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an (Minneapolis: Bibliotheva Islamica,
1980), 63.
20 Hadar, “Budaya Perdamaian”.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 41



Ruslan, Luthfiyah

jika kalah tidak rela posisi tertinggi diduduki orang lain. Ini salah satu
contoh kecil susahnya membangun budaya perdamaian di tanah air.

Namun demikian, bagaimanapun susahnya membangun budaya
perdamaian di tanah air, tidak ada alasan bagi masyarakat untuk tidak
melakukannya, apalagi semua agama dengan ajaran moralitasnya
mengharapkan berakhirnya kekerasan dan lahirnya perdamaian bagi
semua manusia. Karena itu juga, agama sangat urgen mengidentifikasi
dua aspek yang bertolak belakang dalam kehidupan beragama yaitu
budaya perang suci dan budaya perdamaian suci.”! Perang suci dalam
agama biasanya dimaknai dengan jihad di jalan Tuhan yang dilakukan
dengan cara “kekerasan” berupa membunuh dan menghancurkan
orang lain yang berbeda keyakinan.22 Demikian juga dengan
perdamaian suci terdapat dalam tradisi agama-agama, hanya saja tidak
dipahami sebagai perintah Tuhan sebagaimana budaya perang suci.
Yang terakhir ini mendambakan kehidupan manusia yang aman,
harmonis, tanpa diskriminasi, toleran, pro keadilan dan perdamaian.
Pemahaman yang mementingkan aspek pertama akan melahirkan
aspek kekerasan, sedangkan pemahaman yang mementingkan aspek
kedua akan melahirkan kehidupan yang harmonis. Pemahaman yang
lebih mementingkan aspek pertama daripada yang kedua merupakan
akibat dari kurang komprehensifnya memahami ajaran agama,
sehingga yang tampak agama hanya memerintahkan perang suci
melawan kelompok lain yang berbeda keyakinan.

Sebagai agama atau cara hidup yang menyeluruh, Islam mengaku
mencakup seluruh aktivitas manusia. Karena itu, tidak sulit mencari
konsep-konsep tentang penciptaan perdamaian dalam agama tersebut.
Namun, mengidentifikasi nilai-nilai inti yang kondusif untuk
menciptakan perdamaian yang pada umumnya dapat diterima di
kalangan kaum Muslimin dapat menjadi lebih pelik. Menurut Amin
Abdullah, hal ini dikarenakan dalam Islam gagasan perdamaian
bukannya tidak bermasalah. Dengan mengutip pendapat Lewis, ia
mencontohkan bahwa sebagian orang akan berpendapat bahwa kata
Bahasa Arab yang terkenal untuk perdamaian adalah kata sa/am yang
diartikan sebagai ketenangan dan keselamatan. Sementara istilah s#/b
yang berarti gencatan senjata atau petjanjian penghentian peperangan

21 Elise Boulding, “Peace Culture: The Problem of Managing Human Difference”
dalam Cross Currents, Summer, 1998, vol. 48, issue 4.

22 Dalam istilah Karen Amstrong, berperang di jalan Tuhan adalah berperang demi
Tuhan. Lihat bukunya, Berperang Demi Tuban, terj. (Bandung: Mizan, 2004).

42 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

untuk suatu waktu menunjukkan berakhirnya perang (menunjukkan
sebelumnya ada peperangan).23 Dengan demikian, dalam Islam
memang terdapat dua budaya yaitu kekerasan dan perdamaian.

Untuk mewujudkan budaya perdamaian tersebut, menurut Hadar,
harus dimulai dari pengembangan jatidiri serta percaya diri, bukan
untuk menekankan orang lain, tetapi agar mampu berkomunikasi
tanpa gangguan untuk mengenal berbagai preudice yang selama ini,
sadar atau tidak, masih menghinggapi diri.** Ini penting, guna
mengubah wawasan “miring” tentang orang lain. Selain itu, yang tak
kalah pentingnya adalah memprogramkan pendidikan perdamaian
sebagai alternatif membudayakan perdamaian dalam kehidupan.
Pendidikan perdamaian adalah sebuah proses pendidikan yang
didasari oleh filosofi yang mengajarkan nir-kekerasan, cintah, kasih
sayang, kepercayaan, keadilan, dan kerjasama seluruh umat manusia.”>
Pendidikan perdamaian juga dapat dimaknai sebagai transmisi
pengetahuan dan kemungkinan-kemungkinan untuk mencapai
kesuksesan dan menjaga perdamaian; memberikan pelatihan tentang
skill  agar mampu memaknai suatu  pengetahuan; serta
mengembangkan kemampuan berpartisipasi untuk menggunakan
pengetahuannya mengatasi masalah perbedaan. Dalam hal ini, kepada
siswa ditransformasikan pengetahuan mengenai kekerasan dan
perdamaian, kemampuan menghadagi konflik, sikap dan nilai
optimisme, haga diri dan kemandirian.?

Pendidikan perdamaian menentang seluruh bentuk penindasan
dan ketidaksesuaian, mengupayakan perdamaian dan menciptakan
harmoni melalui win-win situasi. Artinya, setiap orang adalah
pemenang dan tidak satupun yang kalah. Pendidikan perdamaian juga
mengajarkan kepada siswa untuk saling memahami, bertoleransi dan
bersahabat dengan semua unsur ras dan agama melalui proses
humanisasi dalam pembelajaran dan menolak dehumanisasi, seperti
kemiskinan, prasangka, diskriminasi, kekerasan dan perang.

25 M. Amin Abdullah, “Pesan Islam Untuk Perdamaian dan Anti Kekerasan” dalam
Sosiologi Reflektif: Jurnal FISHUM UIN Sunan Kalijaga, vol. 3 Nomor 2, April 2009,
13.

24 M. Amin Abdullah, ‘“Pesan Islam...

% Sukendar “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-anak Korban Konflik”,
dalam Jurnal Walisongo, Vol. 19, No. 2, November 2011, 279.

26 Baca uraian A. S. Sagkal, A. Turnuklu, & T. Totan, “Peace education’s effects on
aggression: A mixed method study” dalam. Ewurasian Journal of Educational Research,
64, 45-68, http://dx.doi.org/10.14689/ejer.2016.64.3

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 43



Ruslan, Luthfiyah

Pendidikan perdamian juga berkontribusi membentuk budaya
perdamaian dan mengupayakan demokrasi dan toleransi serta
mengentaskan kemiskinan, menegakkan keadilan sosial, HAM,
perbedaan budaya, dan sadar lingkungan.z7

Dalam konteks Indonesia, menurut Rizal Panggabean, pendidikan
perdamaian meliputi program resolusi konflik, mencegah kekerasan,
pendidikan perdamaian dan pembangunan, pendidikan nirkekerasan,
pendidikan perdamaian mendunia atau global, dan pendidikan
perdamaian inovatis berbasis sckolah.”® Pertama, program resolusi
konflik. Sebagai salah satu tipe pendidikan, program resolusi konflik
terfokus pada banyak topik yang terpenting di antaranya adalah
bagaimana menyelesaikan konflik antar pribadi dengan konstruktif
melalui mekanisme negosiasi, mediasi sejawat, empati, dan metode
resolusi sengketa alternatif seperti melalui proses peradilan. Kedua,
program pencegah kekerasan. Program ini terkait dengan pencegahan
kekerasan yang berurusan dengan prilaku kekerasan, seperti tawuran
antar pelajar dan pemuda. Selain tawuran, bentuk kekersan lainnya
adalah kenakalan siswa sekolah, kejahatan jalanan, serangan seksual,
prasangka buruk, dan stereotype negative. Ketiga, pendidikan perdamaian
dan pembangunan. Program ini terfokus pada akar dan sumber
struktural perdamaian dan kekerasan. Tema pokok program ini adalah
kekerasan struktural, kemiskinan, lembaga-lembaga sosial yang tidak
adil, dominasi dan penindasan, serta konsumerisme yang berdasarkan
pada eksploitasi terhadap sumber daya alam. Tipe pendidikan ini juga
mencakup pendidikan hak asasi manusia dan lingkungan hidup.
Keempar  adalah  pendidikan  nirkekerasan. Fokus programnya
memusatkan perhatian pada kegiatan mempelajari citra positif
perdamaian dan nirkekerasan bagi anak-anak dan siswa.

Kelima, pendidikan perdamaian global yang lebih menekankan
petlunya belajar mengenai sistem internasional yang mendorong
timbulnya perang. Program ini menangani aspek global dan
internasional perdamaian dan kekerasan mulai dari ekonomi,
globalisasi, masalah hutang, belanja militer, dan masyarakat sipil

27 Asoluka Njoku & Clementina A. Anyanwu “Peace Education for Unity and
Development” dalam World Scientific News 26 (2016) 50-56

28 Masalah pendidikan perdamaian tersebut disampaikan oleh Samsu Rizal
Panggabean dalam Workshop “Pendidikan Peace-Building di Indonesia: Mencari
Model Pendidikan Damai Berkelanjutan” yang dilaksanakan CSRC UIN Jakarta di
Hotel Seruni Bogor tanggal 15 Maret 2009.

44 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

global. Keenam, adalah program manajemen konflik berbasis sekolah.
Menurutnya, sekolah merupakan tempat siswa dan guru bertemu
sekaligus berinteraksi. Segala peristiwa bisa terjadi selama keduanya
berinteraksi termasuk konflik. Konflik tidak akan pandang bulu,
termasuk melibatkan guru dan siswa. Oleh karena itu, konflik harus
dikelola agar keadaan menjadi lebih baik. Namun pendidikan di
sekolah selama ini didesain hanya untuk mengajarkan ketrampilan di
bidang akademik, sehingga segala persoalan di luar akademik tidak
menjadi bagian dari evaluasi. Sementara komponen kurikulum penting
tentang social and life skills yang seharusnya diterapkan justru diabaikan.

Membangun Budaya Perdamaian Melalui Pendidikan Islam
Salah satu bidang kehidupan manusia yang dapat dimanfaatkan
untuk membangun budaya perdamaian dan anti kekerasan adalah
pendidikan Islam. Pendidikan Islam merupakan proses bimbingan
oleh subyek didik terhadap perkembangan jiwa dan raga objek didik
dengan bahan materi tertentu, pada jangka waktu tertentu, dan
dengan alat perlengkapan tertentu ke-arah terciptanya pribadi tertentu
disertai evaluasi sesuai dengan ajaran Islam.?®
Pendidikan Islam merupakan salah satu aspek dari ajaran Islam
secara keseluruhan. Karenanya, tujuan pendidikan Islam tidak tetlepas
dari tujuan hidup manusia dalam Islam; yaitu menciptakan pribadi-
pribadi yang mengabdikan diri kepada Allah dan bertakwa kepada-
Nya, sehingga mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat.
Dalam konteks masyarakat, bangsa, dan Negara, pribadi yang
bertakwa ini menjadi rabmatan lil’alamin, baik dalam skala kecil
maupun besar. Tujuan hidup manusia dalam Islam inilah yang
menjadi tujuan akhir pendidikan Islam.*
Konsep rahmatan lil’alamin yang menjadi tujuan pendidikan Islam
di atas, dalam konteks sekarang memiliki makna bahwa kehidupan
manusia di dunia harus didasarkan pada kasih sayang dan perdamaian.
Kasih sayang dan perdamaian tidak hanya diperuntukkan bagi umat
tertentu, tetapi untuk kemanusiaan secara keseluruhan. Karena itu,
ajaran  Islam  rabmatan lil'alamin adalah ajaran perdamaian yang
mendambakan kehidupan manusia bahagia di dunia dan akhirat.

2 Endang Saifuddin Anshari, Pokok-Pokok Pikiran tentang Islam (Jakarta: Usaha
Enterprise, 1976), 85.
30 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi (Jakarta: Logos, 2002), 8.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 45



Ruslan, Luthfiyah

Sebagai ajaran yang membawa rahmat bagi sekalian alam, Islam
sangat menekankan agar siapapun selalu dihormati tanpa membeda-
bedakan latar belakang. Sejak semula, pandangan Islam terhadap umat
manusia adalah pandangan yang memposisikan mereka pada tempat
yang terthormat (Qs. Al-Isra 70). Al-qur’an telah menegaskan pula
bahwa manusia diciptakan dari diri yang satu. Penegasan ini secara
eksplisit memposisikan mereka sebagai saudara dalam kemanusiaan
tanpa melihat perbedaan menurut jenis kelamin, ras, dan kepercayaan.
Semua manusia adalah anak cucu Adam yang secara otomatis
mengisyaratkan adanya persamaan antar mereka dalam segala hal.

Berdasarkan hal tersebut, Islam memandang semua perbedaan
antar suku dan bangsa bukan sebagai alasan untuk saling bertengkar,
bermusuhan, dan perperang, tetapi Islam menjadi pendorong agar
saling mengenal, bertoleransi, saling membantu, dan kesetiakawanan.
Allah berfirman: “Hai manusia, sesunggubnya Kami menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamn berbangsa-
bangsa dan bersukn-suku, supaya kamn saling kenal-mengenal” (Qs. Al-
Hujurat: 13).

Dari sini, Al-quran mengingatkan kaum muslimin tentang
pentingnya hidup damai bersama pihak lain yang barangkali berbeda
dengan mereka. Selain itu, Al-quran juga memerintahkan agar
memperlakukan mereka dengan adil selama mereka tidak memusuhi
kaum muslimin.

Lewat pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa pandangan Islam
terhadap umat manusia ternyata tidak selamanya ditunjukkan secara
khusus pada manusia muslim semata, tetapi juga mencakup seluruh
umat manusia di setiap ruang dan waktu. Penghormatan Allah bagi
umat manusia berarti penghormatan-Nya bagi seluruh manusia dari
awal penciptaan Adam sampai hari kiamat. Oleh karena itu, Islam
menjadikan permusuhan terhadap seorang manusia sebagai permu-
suhan terhadap seluruh umat manusia. Begitu juga sebaliknya, Islam
memposisikan kebaikan pada seorang manusia sebagai kebaikan yang
dilakukan pada umat manusia secara keseluruhan.**

Demikian juga dengan pendidikan Islam, ia memiliki landasan
dasar yang kokoh yang mengajarkan perdamaian kepada umat Islam.
Menurut Azra, bahwa dasar-dasar pendidikan Islam, secara prinsipil
diletakkan pada dasar-dasar ajaran Islam dan seluruh perangkat

31 Mahmud Hamdi Zaqzuq, Reposisi Islam di Era Globalisasi, terj. Abdullah Hakam
Shah (Yogyakarta: LKiS, 2004), 106-107.

46 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

kebudayaannya.32 Dasar-dasar pembentukan dan pengembangan
pendidikan Islam yang pertama adalah Al-qur’an dan Sunnah,
sebagaimana dasar kehidupan umat Islam pada umumnya. Misalnya,
Al-qur'an memberikan prinsip yang sangat penting bagi pendidikan,
yaitu menghormati kepada akal manusia, bimbingan ilmiah, tidak
menentang fitrah manusia, serta memelihara kebutuhan social.

Dasar pendidikan Islam yang kedua adalah nilai-nilai sosial
kemasyarakatan yang tidak bertentangan dengan dasar yang pertama.
Dasar yang kedua menuntut pendidikan Islam melihat beberapa aspek
sosial di luar dirinya untuk menjadi acuan dalam pengembangan
sumber daya masyarakat muslim. Dengan dasar ini, pendidikan Islam
dapat diletakkan dalam kerangka sosiologis, selain menjadi sarana
transmisi pewaris kekayaan social budaya yang positif bagi kehidupan
manusia. Berkaitan dengan hal ini, pendidikan islam memiliki tujuan
individu sekaligus social.*® Yang pertama dapat dicirikan dengan
aktivitas-aktivitas umat Islam, seperti haji, shalat, dan puasa.
Sementara yang terakhir dicirikan dengan aktivitas-aktivitas, seperti
mengeluarkan infak, sedekah, zakat, atau membantu orang lain yang
membutuhkan tanpa ada diskriminasi.

Warisan pemikiran Islam merupakan dasar penting pendidikan
Islam yang terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa hasil pemikiran para
ulama, cendekiawan, dan pembaharu pendidikan, harus menjadi
rujukan penting dalam mengembangkan pendidikan Islam. Warisan
pemikiran Islam ini mencerminkan dinamika Islam dalam menghadapi
kenyataan-kenyataan kehidupan yang terus berubah dan berkembang.

Dari uraian di atas, untuk membangun budaya perdamaian di
Indonesia, pendidikan Islam diharapkan dapat memainkan peran
dalam kerangka pemberdayaan umat Islam. Dalam hal ini, yang
dimaksud dengan pemberdayaan adalah usaha yang dilakukan agar
umat Islam mempunyai kemampuan untuk melakukan sesuatu,
terutama yang berkenaan dengan pembelaan atas diri dan hak-hak
hidupnya.34 Dengan demikian, pemberdayaan ekonomi masyarakat
lemah merupakan salah satu contoh yang dilakukan oleh pondok-

32 Azra, Pendidifan Islam, 9.

3 Zafar Alam, Islamic Education: theory and Practice (New Delhi: Adam Publisher,
2003), 42-49.

3 Machasin, “Pendidikan sebagai Strategi Memberdayakan Umat” dalam Muslih
Usa dan Aden Wijdan (peny.), Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial
(Yogyakarta: Aditya Media & Fak. Tarbiyah UII, 1997), 54.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 47



Ruslan, Luthfiyah

pondok pesantren terhadap umat Islam disekitarnya. Sedangkan
mengajarkan orang lain untuk melakukan kekerasan terhadap orang
lain tidak dapat dikategorikan sebagai pemberdayaan. Untuk itu,
lembaga-lembaga Islam seperti masjid, majelis-majelis ta’lim, pondok
pesantren, dan lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya, harus
menjadi pusat pemberdayaan umat. Institusi-institusi tersebut harus
digunakan sebagai pusat pendidikan yang mampu membekali umat
Islam untuk berpartisispasi dalam peradaban dunia global secara
proaktif, tidak sekedar reaktif, berpartisipasi membangun budaya
pembangunan, tidak sekedar merasakan perdamaian, berusaha
meminimalisir kekerasan, tidak membangun budaya anti perdamaian.

Transformasi pengetahuan perdamaian merupakan peran lain
yang dapat dimainkan oleh pendidikan Islam. Hal ini perlu dijadikan
agenda penting dalam pendidikan dan dakwah melalui institusi Islam
yang dimiliki oleh masyarakat. Kelemahan umat manusia yang sangat
berbeda adalah terpisahkannya antara ajaran wahyu dan praksis
kehidupan. Akhirnya, nilai-nilai keislaman termasuk nilai-nilai
perdamaian banyak yang tidak terimplementasikan secara kontekstual
dalam kehidupan riil. Dalam istilah Malik Fadjar, umat Islam memiliki
kelemahan dalam aspek epistemologi, yaitu kurang bisa mencairkan
nilai-nilai keislaman dalam konteks social yang berkembang.36

Pengetahuan perdamaian dalam pendidikan Islam menjadi modal
memahami realitas kehidupan orang lain. Transformasi pengetahuan
perdamaian harus ditanamkam sejak usia dini. Materi-materi yang
berhubungan dengannya bisa diberikan kepada peserta didik sejak usia
sekolah dasar sampai usia perguruan tinggi. Akan lebih baik lagi jika
diberikan pada usia sebelum sekolah dasar sampai setelah studi di
perguruan tinggi, ini berarti pengetahuan perdamaian harus dimiliki
oleh masyarakat, baik yang berpendidikan maupun yang tidak
berpendidikan.

Selain peran di atas, yang tidak kalah pentingnya adalah
pendidikan Islam harus menjadi peran sentral pendidikan
perdarnaian.37 Hal ini sesuai dengan arti kata “Islam” sendiri yang
berarti “damai, selamat, dan tenang”. Untuk itu, perlu diselenggarakan
pendidikan Islam yang relevan dan dikembangkan secara kreatif
sebagai upaya untuk menciptakan kehidupan penuh kedamaian.

3 Suyanto, Dinamika Pendidikan Nasional (Jakarta: PSAP, 2005), 146.
36 A. Malik Fadjar, V7si Pembarnan Pendidikan Islam (Jakarta: LP3NI, 1998).
37 Darmiyati Zuchdi, Humanisasi Pendidikan (Jakarata: Bumi Aksara, 2009), 170.

48 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

Catatan Akhir

Perdamaian yang dibangun bukan saja bagi kehidupan umat Islam,
tetapi umat manusia secara keseluruhan (rabmatan lil'alamin), sehingga
tidak dibenarkan bagi orang-orang Islam melakukan tindakan
kekerasan dalam bentuk terorisme dan bentuk-bentuk lainnya yang
merugikan orang lain yang berbeda latar belakang, keyakinan, agama,
dan budaya. Islam justru harus menjadi pendorong utama bagi umat
Islam dan bagi manusia secara keseluruhan untuk mencegah
kekerasan dan membangun budaya perdamaian.

Pemahaman terhadap konsep jihad dalam ajaran Islam tidak
berarti melakukan kekerasan. Jihad harus dimaknai dengan kesung-
guhan seseorang dalam membangun budaya perdamaian, dan itulah
jihad Islam. Tindakan kekerasan sangat bertentangan dengan budaya
Islam yang ramah terhadap lingkungan sekitar.

Upaya memainkan peran yang dikemukakan di atas, merupakan
beberapa cara yang harus dilakukan oleh pendidikan Islam untuk
membangun budaya perdamaian. Pemberdayaan umat Islam melalui
lembaga-lembaga pendidikan Islam, transformasi pengetahuan
perdamaian untuk memahamai realitas kehidupan orang lain dan
memposisikan dirinya sebagai pendorong lahirnya budaya perdamaian
adalah tindakan terpuji yang perlu dilakukan oleh pendidikan Islam.
Dengan demikian, jangan sampai sistem yang diterapkan dalam segala
aktivitas justru ingin memproduk generasi-generasi muslim pelaku
kekerasan.

Daftar Rujukan

Abdullah, M. Amin. “Pesan Islam Untuk Perdamaian dan Ant
Kekerasan” dalam  Sosiologi  Reflektif: Jurnal FISHUM UIN
Sunan Kaljaga, vol. 3 Nomor 2, April 2009.

Alam, Zafar. Islamic Education: theory and Practice, New Delhi: Adam
Publisher, 2003.

Amstrong, Karen. Berperang Demi Tuban, tetj., Bandung: Mizan 2004.

Anam, Saeful, I Nyoman Sudana Degeng, and Nurul Murtadho. “The
Moral Education and Internalization of Humanitarian Values
in Pesantren.” Journal for the Edncation of Gifted Y oung Scientists 4,
no. December (2019): 1-21. https:// dx.doi.org/
10.17478/jegys.2019.82.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 49



Ruslan, Luthfiyah

Anshari, Endang Saifuddin. Pokok-Pokok Pikiran tentang Islam, Jakarta:
Usaha Enterprise 1976.

Astaruddin, Asma. Tafsir Dekonstruksi Jibad dan Syahid, terj. M. Irsyad
Rafsadie, Bandung: Mizan 2018.

Assegaf, Abdurrachman. Pendidikan Anti Kekerasan, Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2004.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta:
Logos, 2002.

Baidhawy, Zakiyuddin. Ambivalensi Agama, Konflik, dan Nirkekerasan,
Yogyakarta: LESFI, 2002.

Boulding, Elise. “Peace Culture: The Problem of Managing Human
Difference” dalam Cross Currents, vol. 48 Issue 4, 1998.

Colombijn, Freek & J. Thomas Lindblad (eds.), Roots of Violence in
Indonesia: Contemporary Violence in Histroical Perspective, Singapore:
Institute of Southeast Asian Studies, 2002.

Effendy, Bachtiar. Masyarakat Agama dan  Pluralisme Keagamaan
Yogyakarta: Galang Press, 2001.

Fadjar, A. Malik. U7isi Pembarnan Pendidikan Islam, ]Jakarta: LP3NI,
1998.

Fadly, M. Ahyar. “Gerakan Radikalisme Agama: Perspektif Ilmu
Sosial”, dalam Jurnal El-Hikam, Vol. IX, No. 1, Januari-Juni
2016.

Hadar, Ivan A.”Budaya Perdamaian” dalam Kompas tanggal 12 Januari
2007.

Machalli, Imam. “Peace Edncation dan Deradikalisasi Agama”, dalam
Jurnal Pendidikan Islam Vol. 12, No. 1, Juni 2013.

Machasin. “Pendidikan sebagai Strategi Memberdayakan Umat”
dalam Muslih Usa dan Aden Wijdan (peny.), Pendidikan Islan:
dalam Peradaban Industrial, Yogyakarta: Aditya Media & Fak.
Tarbiyah UII, 1997.

Mahftudz, A. Sahal. Figih Sosial, Bandung: Mizan, 2004.

Majid, Nurcholis. Isian Agama Kemanusiaan, Jakarta: Paramadina,1999.

50  JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



Rekonstruksi Pendidikan Islam

Malik, Abdul. “Stigmatisasi Radikal terhadap Pesntren”, Makalah
disampaikan pada kegiatan FGD dengan tema “Penguatan
Nilai-nilai Multikultural bagi Ustaz dan Tuan Guru Pesantren
untuk Mencegah Radikalisme Islam Berbasis Pesantren di
Kota Bima”. di GSG Muhammadiyah Bima 2018.

Malik, Abdul. “Jaringan Intelektual dan Ideologi Pesantren Salafi
Jihadi: Studi pada “Zona Merah” Terorisme di Bima”, dalam
Ta'allum:  Jurnal Pendidikan Islam, Volume 6, Nomor 2,
November 2018.

Njoku, Asoluka & Clementina A. Anyanwu. “Peace Education for
Unity and Development” dalam World Scientific News 26, 2016.
50-56

Nuryanti, Linda Dwi. “Pemikiran Johan Galtung tentang Kekerasan
dalam Perspektif Feminisme”, dalam Jumal Hubungan
Internasional, Vol. 6 Edisi 1/Aptil-September 2017.

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an, Minneapolis: Bibliotheva
Islamica 1980.

Panggabean, Samsu Rizal. “Pendidikan Peace-Building di Indonesia:
Mencari Model Pendidikan Damai Berkelanjutan” Workshop
yang dilaksanakan CSRC UIN Jakarta di Hotel Seruni Bogor
tanggal 15 Maret 2009.

Sagkal, A. S. A., Turnuklu, & T. Totan. “Peace education’s effects on
aggression: A mixed method study” dalam. Ewurasian Journal of

Educational Research, 64, 45-68,
http://dx.doi.org/10.14689/¢jer.2016.64.3.

Sukendar. “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-anak
Korban Konflik”, dalam Jurnal Walisongo, Vol. 19, No. 2,
November 2011.

Suyanto. Dinamika Pendidikan Nasional, Jakarta: PSAP, 2005.

Tilaar, H.A.R. Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia,
Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999.

Zaqzuq, Mahmud Hamdi. Reposisi Islam di Era Globalisasi, tetj.
Abdullah Hakam Shah, Yogyakarta: LKiS, 2004.

Zuchdi, Darmiyati. Humanisasi Pendidifan. ]akarata: Bumi Aksara,
2009.

Volume 04, Nomor 01, Maret 2020, JALIE 51



Ruslan, Luthfiyah

Zuchdi, Darmiyati. Pandnan Analisis Konten. Yogyakarta: Lembaga
Penelitian IKIP, 1993.

52 JALIE, Volume 04, Nomor 01, Maret 2020



