
 

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 06, Nomor 02, September 2022; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 201-212 

Abstract: This research was conducted to determine the 
application of religious moderation in Islamic Education 
at SMP Mambaus Sholihin Tuban, this research used a 
descriptive qualitative method. Islamic education has an 
important character in answering problems that arise in 
society. In addition to being a center for learning Islamic 
sciences, Islamic education has the responsibility to deal 
with various social phenomena that arise in society, 
especially those related to differences in religious 
understanding. Mambaus Sholihin Tuban Junior High 
School which packs the teachings of Ahlussunah wal 
jama'ah in a pesantren-based junior high school 
education unit by incorporating subjects into ASWAJA 
an. Which has the aim of making students with Islamic 
education who are ahlussunah wal jama'ah. So, what is 
the teaching and learning method at SMP Mambaus 
Sholihin Tuban? and how to implement religious 
moderation in Islamic education at Mambaus Sholihin 
Junior High School. The result of this study is the Islamic 
moderation-based Education Method at SMP Mambaus 
Sholihin Tuban by providing religious moderation values 
through the subject curriculum and organizational 
activities in the IPNU IPPNU PK. The implementation 
of religious moderation in Islamic education at SMP 
Mambaus Sholihin Tuban is by practicing the values of 



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 202 

religious moderation in daily activities that have been 
scheduled. 
Keywords: Moderation, Education, Pesantren 

Pendahuluan 
Pendidikan merupakan sarana yang tepat dalam menumbuhkan 

kesadaran akan pentingnya menjaga keharmonisan dalam keragaman 
yang ada di Indonesia. Ruang-ruang kelas dalam dunia pendidikan 
dianggap memiliki peran strategis dalam upaya menjadikan keragaman 
agar dapat menjadi potensi kemajuan.1 Pendidikan Islam memiliki 
karakter penting dalam menjawab permasalahan yang muncul di 
masyarakat. Selain menjadi pusat pembelajaran ilmu-ilmu keislaman, 
pendidikan Islam memiliki tanggung jawab untuk menghadapi berbagai 
fenomena sosial yang muncul di masyarakat, terutama yang 
berhubungan dengan perbedaan paham keagamaan.2 

Di tengah-tengah kapasitas sosial kemasyarakatan yang beragam 
latar belakang, pendidikan Islam masih dihadapkan dengan 
kemunculan paham agama yang sentimental yang dipicu oleh 
perbedaan cara pandang dalam menyikapi agama. Pada saat tertentu, 
perbedaan paham keagamaan akan mengarah pada konflik horizontal 
yang meluas ketika institusi keagamaan tidak mampu menghubungkan 
beragam paham keagamaan yang muncul, terutama pada sebagian 
kelompok masyarakat yang mengarah kurang memahami dasar 
perbedaan dan wawasannya yang sempit tentang keagamaan. 
Umumnya, untuk menyambungkan antara Pendidikan Islam dengan 
moderasi memiliki alasan penting, yaitu tentang penguatan pemahaman 
tentang moderasi dan paham keagamaan dalam pendidikan Islam. 

SMP Mambaus Sholihin Tuban adalah Pendidikan formal 
berbasis pesantren yang terletak di desa Katerban kecamatan Senori 
kabupaten Tuban yang merupakan cabang dari PP Mambaus Sholihin 
Gresik. Penulis mengambil lokasi penelitian di SMP Mambaus Sholihin 
Tuban tersebut dilatarbelakangi oleh beberapa pertimbangan atas dasar 
kekhasan, kemenarikan, dan kesesuaian topik dalam penelitian. SMP 
Mambaus Sholihin Tuban yang mengemas ajaran Ahlussunah wal 
jama’ah dalam pendidikan SMP berbasis pesantren dengan 

 
1 Muhammad Aziz Hakim, Moderasi Islam; Deradikalisasi, Deidoelogi dan 
Kontribusi untuk NKRI, (IAIN Tulungagung Press, 2017), 4. 
2 Muhammad Arif Syihabuddin, “Budaya Organisasi Lembaga Pendidikan dalam 
Perspektif Islam”, AT-TA'DIB: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam Vol. 11 
No. 2, Desember 2019: 110-119. 



 

 

Implementasi Moderasi Beragama 

Volume 06, Nomor 02, September 2022, JALIE  203 

memasukkan mata pelajaran ke ASWAJA an. SMP Mambaus Sholihin 
Tuban mempunyai tujuan menjadikan siswa berpendidikan Islam yang 
berhaluan ahlussunah wal jama’ah. Dengan prinsip “memelihara tradisi 
lama yang baik dan mengadopsi inovasi baru yang lebih baik”. 
Kepeminatan mayoritas masyarakat yang lebih memilihkan pendidikan 
anak-anaknya di pendidikan umum yang berbasis kemajuan teknologi 
sehingga para pendiri pendidikan ini berinisiatif menjadikan pendidikan 
yang bermoderasi dalam ilmu teknologi dan keagamaan, maka dari itu 
pendidikan ini berbasis pesantren. 

Jadi, bagaimana metode pengajaran dan pembelajaran di SMP 
Mambaus Sholihin Tuban? dan bagaimana implementasi moderasi 
beragama dalam Pendidikan islam di SMP Mambaus Sholihin? 

Berdasarkan konteks penelitian dan juga latar penelitian yang 
secara singkat telah dipaparkan di atas, penulis merasa tertarik ingin 
melakukan sebuah penelitian dengan judul Implementasi Moderasi 
Beragama dalam Pendidikan Islam di SMP Mambaus Sholihin Tuban. 
Penelitian ini diharapkan dapat melahirkan referensi baru berupa teori 
pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi Islam peserta didik pada 
lembaga pendidikan Islam yang dalam hal ini objek penelitiannya 
adalah SMP Mambaus Sholihin Tuban. 

Metode Penelitian 

Penulis melakukan penelitian ini untuk mengetahui penerapan 
moderasi beragama dalam Pendidikan Islam di SMP Mambaus Sholihin 
Tuban, dengan menggunakan metode kualitatif deskriptif. Penelitian 
ini dilakukan secara online via WhatsApp terhadap kepala sekolah dan 
staf bagian administrasi sekolah. Penelitian ini dilakukan pada Jum’at, 
21 Januari 2021. Data dikumpulkan melalui wawancara online via 
WhatsApp, pengamatan dan dokumentasi. Sasaran dari penelitian ini 
yaitu SMP Mambaus Sholihin Tuban. 

Pembahasan 

Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam 

Secara konseptual, moderasi beragama dibangun dari kata 
moderasi. Kata moderasi sendiri diambil dari bahasa Inggris moderation 
(oxford, 2000, 820) yang artinya sikap sedang, sikap tidak berlebih-
lebihan, dan tidak memihak. Sedangkan dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia (KBBI: 2005, 751) kata ‘moderasi’ diambil dari kata moderat 
yang berarti mengacu kepada makna perilaku atau perbuatan yang wajar 



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 204 

dan tidak menyimpang, berkecenderungan ke arah dimensi atau jalan 
tengah, pandangannya cukup, dan mau mempertimbangkan 
pandangan pihak lain. 

Dilihat dari pengertian secara umum, moderasi beragama berarti 
mengedepankan keseimbangan dalam hal keyakinan, moral, dan watak 
sebagai ekspresi sikap keagamaan individu atau kelompok tertentu. 
Perilaku keagamaan yang didasarkan pada nilai-nilai keseimbangan 
tersebut konsisten dalam mengakui dan memahami individu maupun 
kelompok lain yang berbeda. Dengan demikian, moderasi beragama 
memiliki pengertian seimbang dalam memahami ajaran agama, di mana 
sikap seimbang tersebut diekspresikan secara konsisten dalam 
memegangi prinsip ajaran agamanya dengan mengakui keberadaan 
pihak lain. Perilaku moderasi beragama menunjukkan sikap toleran, 
menghormati atas setiap perbedaan pendapat, menghargai 
kemajemukan, dan tidak memaksakan kehendak atas nama paham 
keagamaan dengan cara kekerasan. 

Indikator Moderasi Beragama 

Moderasi beragama biasa dipahami sebagai sikap tengah dalam 
memahami ajaran agama. Dalam Islam, konsep moderasi ini sering 
dipadankan dengan istilah Islam wasathiyah. Konsep Islam wasathiyah 
secara umum juga dijadikan dasar dalam memahami prinsip-prinsip 
moderasi dalam beragama, terutama dalam perspektif keislaman. 
Dalam konteks moderasi beragama dalam Pendidikan islam ini, 
indikatornya mengenai moderasi beragama memiliki hubungan yang 
tidak bisa dipisahkan dengan komitmen kebangsaan, toleransi, anti 
radikalisme dan kekerasan, serta sikap akomodatif terhadap budaya dan 
kearifan lokal. Pada saat yang sama, posisi moderasi beragama sebagai 
pemahaman keagamaan yang seimbang tetap konsisten berada pada 
posisi tengah-tengah yang tidak memiliki keberpihakan pada ideologi 
keagamaan kanan yang mengarah pada radikalisme maupun 
keberpihakan kepada ideologi kiri yang mengarah pada liberalisme. 

Dalam buku Moderasi Beragama yang diterbitkan oleh 
Kementrian Agama. Moderasi beragama memiliki 4 indikator yang 
digunakan yaitu: 
1. Komitmen kebangsaan 

Indikator ini sangat penting untuk melihat sejauh mana cara 
pandang, sikap, serta praktik beragama berdampak pada kesetiaan 
terhadap konsesus dasar kebangsaan. Seperti yang dikatakan oleh 



 

 

Implementasi Moderasi Beragama 

Volume 06, Nomor 02, September 2022, JALIE  205 

Lukman Hakim Saefuddin bahwa dalam prespektif moderasi 
beragama mengamalkan ajaran agama sama dengan menjalankan 
kewajiban sebagai warga negara adalah wujud pengamalan agama.3 

2. Toleransi 
Toleransi berasal dari kata tolerate dalam bahasa Inggris yang berarti 
memperkenankan atau sabar dengan tanpa protes terhadap 
perilaku orang atau kelompok lain. Toleransi berarti saling 
menghormati, melindungi dan kerja sama dengan yang lain.4 
Toleransi juga berarti sebagai sikap pemikiran dan perilaku yang 
berlandaskan pada penerimaan terhadap pemikiran dan perilaku 
orang lain, baik dalam keadaan bersepakat atau berbeda pendapat.5 
Selain itu arti dari toleransi adalah sikap untuk memberi ruang dan 
tidak mengganggu hak orang lain untuk berkeyakinan, 
mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapat 
meskipun hal itu berbeda dengan yang diyakini. Dengan demikian 
toleransi mengacu pada sikap terbuka, lapang dada, hormat dan 
lembut dalam menerima perbedaan. 

3. Anti-kekerasan 
Kekerasan dalam konteks moderasi dipahami sebagai suatu 
ideologi atau paham yang ingin merubah susunan sosial atau 
politik dengan cara kekerasan/ekstrem atas nama agama.6 

4. Akomodatif terhadap budaya lokal 
Praktik beragama yang akomodatif terhadap budaya lokal dapat 

digunakan untuk melihat sejauh mana kesediaan untuk menerima 

praktik amaliah keagamaan yang mengakomodatif budaya lokal 

dan tradisi. Orang-orang moderat memiliki kecenderungan lebih 

ramah dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal, sejauh tidak 

bertentangan dengan pokok ajaran agama.7 

Sistem Pendidikan Pesantren 

Dalam pesantren pola hidup bersama antara santri dan kyai dan 
masjid pusat aktifitas suatu sistem pendidikan yang khas yang tidak ada 
dalam lembaga pendidikan lain. Sistem pendidikan pesantren adalah 

 
3 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama,..., 42-47 
4 Sufa’at Mansur, Toleransi dalam Agama Islam, (Yogyakarta: Harapan Kita, 2012), 
1. 
5 Irwan Masduqi, Berislam Secara Toleran, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2011), 60 
6 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama,..., 45-47 
7 Ibid...,hal 47 



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 206 

tentang pengajarannya, yaitu sorogan, weton dan bandongan. Ketiga 
sistem tersebut merupakan sistem pertama kali dipergunakan dalam 
pondok pesantren. Dalam sistem ini tidak ada teknik pengajaran yang 
dijabarkan dalam bentuk kurikulum dan tidak ada jenjang tingkat 
pendidikan yang ditentukan. Sedikit banyaknya yang dipelajari oleh 
santri tergantung pada kyai dan ketentuan santri. 

Berkaitan dengan sistem evaluasi hasil pendidikan di pondok 
pesantren dilakukan oleh santri yang bersangkutan. Dalam sistem 
seperti ini santri mempunyai kebebasan dalam memilih mata 
pelajarannya bisa menentukan tingkat pelajaran, sikap dalam mengikuti 
pelajaran dan waktunya belajar. Santri sudah merasa puas dan cukup 
ilmunya akan meninggalkan pesantren untuk kembali ke kampung 
halamannya, ada juga yang pindah belajar kepondok lainnya untuk 
menambah ilmu dan pengalamannya.8 

Unsur-unsur yang ada dalam sistem pendidikan adalah unsur 
organik, dan sedangkan unsur anorganik yaitu tujuan, filsafat dan tata 
nilai, kurikulum dan sumber belajar, proses kegiatan belajar mengajar, 
penerima murid dan tenaga pendidikan, teknologi pendidikan, dana, 
sarana, evaluasi dan peraturan terkait didalam mengelolah sistem 
pendidikan. 

Dalam unsur pendidikan dikelompokkan sebagai berikut: (1) 
Actor atau pelaku, kyai, ustadz dan pengurus. (2) Sarana perangkat 
keras, gedung sekolah atau madrasah, pertanian dan makam. (3) Sarana 
perangkat lunak: tujuan kurikulum, kitab, penilaian, tata tertib, 
perpustakaan, pusat dokumentasi, penerangan, cara pengajaran 
(Sorogan, bondongan dan halaqoh), keterampilan pusat 
pengembangan masyarakat, dan alat-alat pendidikan lainnya. 

Jadi dari beberapa penjelasan diatas dapat diketahui bahwa sistem 
pendidikan pesantren terlihat jelas pada metode pengajaran yang 
digunakan yaitu sorogan, bondongan dan weton. Sedangkan evaluasi 
hasil pendidikan di pesantren tergantung pada santri yang 
bersangkutan, maksudnya santrilah yang menentukan kapan akan 
mengakhiri proses belajarannya. 

 
 

 
8 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, (Jakarta: 
Kalimah, 2001), 29. 



 

 

Implementasi Moderasi Beragama 

Volume 06, Nomor 02, September 2022, JALIE  207 

Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam di 

SMP Mambaus Sholihin Katerban Senori Tuban 

Penyelenggaraan pendidikan di sekolah umum bukanlah 
tanggung jawab Kementerian Agama, tetapi wewenang Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan yang secara praktis dilaksanakan oleh 
Dinas Pendidikan di daerah-daerah. Pendidikan umum atau sekolah 
yang dimaksud dalam Keputusan Menteri Agama adalah satuan 
pendidikan formal pada jenjang pendidikan dasar dan menengah yang 
mencakup PAUD/TK, SD/SDLB, SMP/SMPLB, SMA/SMALB, dan 
SMK. Akan tetapi, Kementerian Agama mempunyai ruang untuk 
masuk ke dalam struktur pendidikan umum tersebut melalui materi-
materi keagamaan, dalam hal ini mata pelajaran Pendidikan Agama 
Islam (PAI). Kementerian Agama bertanggungjawab dalam hal 
pendidikan keislaman di sekolah-sekolah. Secara praktis, muatan-
muatan moderasi beragama dimasukkan melalui jalur pengajaran PAI 
di sekolah. PAI yang diajarkan pada jenjang-jenjang ini menargetkan 
perkembangan kemampuan peserta didik dalam memahami, 
menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai agama Islam yang 
menyerasikan penguasaannya dalam ilmu pengetahuan, teknologi dan 
seni. 

Latar belakang pendirian SMP Mambaus Sholihin Tuban ini 
berawal dari letak geografis bangunan yang berada ditengah masyarakat 
awam terhadap agama, mayoritas masyarakat lebih memilihkan 
pendidikan anak-anaknya di pendidikan umum yang berbasis kemajuan 
teknologi sehingga para pendiri pendidikan ini berinisiatif menjadikan 
Pendidikan SMP berbasis pesantren yang bermoderasi dalam ilmu 
teknologi dan keagamaan. Sehingga SMP Mambaus Sholihin Tuban 
mengemas ajaran Ahlussunah wal jama’ah dalam satuan pendidikan 
SMP berbasis pesantren dengan memasukkan mata pelajaran ke 
ASWAJA an. Yang merupakan ciri khas mata pelajaran tentang 
moderasi dan antiradikalisme, secara khusus membahas dan 
menguatkan pentingnya moderasi dan antiradikalisme di Indonesia. 
Khususnya sikap, pikiran, dan perilaku kehidupan beragama, 
berbangsa, dan bernegara Indonesia. Pada mata pelajaran ASWAJA ini 
yang memuat nilai Pendidikan sebagai pembentukan karakter yang 
saling tolong menolong (ta’awun), moderat (tawasuth), percaya diri 
(I’tidal) dan toleransi (tasamuh). 

Hasil wawancara dengan bapak kepala sekolah SMP Mambaus 
Sholihin online via WhatsApp pada jum’at 21 Januari 2022, beliau 



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 208 

menyampaikan bahwa ada beberapa hal yang bisa dicatat dalam rangka 
mencetak generasi ahlu sunnah wal jamaah, 

“Pertama, pastinya kepala sekolahnya harus ahlussunnah dan 
memahami apa itu ahlussunnah wal jamaah (ala NU). Kedua, 
semua tenaga pendidik dan kependidikan juga berfaham 
ahlussunnah wal jamaah (ala NU). Ketiga, menyisipkan unsur ke 
ASWAJA an dalam rangkaian kurikulum pendidikan yg 
diterapkan. Keempat, memberikan pengetahuan tentang apa itu 
ahlussunnah wal jamaah kepada segenap siswa/i dg 
memeberikan jam khusus dalam bentuk mata pelajaran ke 
ASWAJA an. Kelima, mengenalkan amaliyah ahlussunnah wal 
jamaah (ala NU) kepada siswa/i dg memberikan kegiatan rutin 
terjadwal. Keenam, membuat program-program kependidikan 
baik internal (kalangan sendiri) maupun eksternal (dg 
lingkuangan luar) yang bisa mengembangkan dan menyebarkan 
nilai-nilai ke ASWAJA an. Misal yang sudah pernah dilakukan 
OLIMPIADE ASWAJA tingkat SMP / MTs se kabupaten 
Tuban. Ketujuh, mengevaluasi program-program tersebut dan 
membuat rekomedasi dan tindak lanjut pengembangannya.”9 
 
Selain muatan kurikulum yang diajarkan di ruang kelas, 

sebenarnya hal yang sangat penting untuk dicermati adalah forum-
forum keagamaan yang dilakukan di dalam kegiatan-kegiatan 
ekstrakurikuler di lingkungan sekolah atau kegiatan yang diikuti oleh 
anak-anak sekolah di luar kelas. Seperti: Pramuka, Qiro’ah, Kaligrafi, 
Pidato 4 Bahasa (Indonesia, Jawa, Inggris dan Arab), Olimpiade SAINS 
(Matematika, Fisika dan Biologi), pencak silat Pagar Nusa dan UKS. 

Sekolah bertanggung jawab terhadap perkembangan keseharian 
anak-anak terutama menyangkut pendidikan keagamaannya yang 
merupakan pondasi penting dalam keberlangsungan hidup para siswa 
dalam menyongsong masa depan mereka. Maka menguatkan moderasi 
beragama dapat dilakukan dengan mengoptimalkan sejumlah aktifitas 
pada organisasi kesiswaan seperti Organisasi Siswa Intra Sekolah 
(OSIS), Pengurus Komisariat Ikatan Pelajar Nahdlatul Ulama-Ikatan 
Pelajar Putri Nahdlatul Ulama (PK IPNU-IPPNU) di SMP Mambaus 
Sholihin. Pada kegiatan organisasi PK IPNU-IPPNU inilah siswa di 
bekali materi ke ASWAJA an dan keorganisasian melalui MAKESTA 

 
9 Wawancara online via WhatsApp Ustadz Aunul Haq selaku Kepala Sekolah SMP 
Mambaus Sholihin Tuban pada Jum’at, 21 Januari 2022 



 

 

Implementasi Moderasi Beragama 

Volume 06, Nomor 02, September 2022, JALIE  209 

(Masa Kesetiaan Anggota) dari PAC IPNU-IPPNU serta 
pengkaderisasian melalui LAKMUD (Latihan Kader Muda) untuk 
mewujudkan pelajar yang tidak mudah terjerumus pada sikap yang 
menentang dan tidak kaku dalam membaca realitas hidup. 

Dalam kegiatan ini di awasi langsung oleh Guru ke ASWAJA an 
yang menjadi Pembina dalam kegiatan siswa yang mengendalikan dan 
menyediakan materi-materi yang disampaikan di dalamnya. Pembina 
adalah pihak yang paling intens dalam membimbing dan mengawasi 
para siswanya dalam kegiatan ini. Sedangkan guru agama lainnya 
menjalankan kebijakan-kebijakan sekolah terkait dengan kegiatan-
kegiatan keagamaan yang dilaksanakan atau diikuti oleh para siswa. Para 
guru agama juga berkewajiban untuk mengawasi forum pengajaran 
agama Islam bagi para peserta didiknya yang melibatkan pihak-pihak 
internal maupun eksternal sekolah, dan secara bertahap melaporkannya 
kepada pihak sekolah sebagai bahan evaluasi serta penindakan lebih 
lanjut jika diperlukan. 

Dalam buku Moderasi Beragama yang diterbitkan oleh 
Kementrian Agama. Moderasi beragama memiliki 4 indikator yang 
digunakan yaitu, Komitmen kebangsaan, Toleransi, Anti-kekerasan, 
dan Akomodatif terhadap budaya lokal. Keterangan dari keempat 
indikator tersebut telah terpaparkan di awal. Bahwasanya dalam 
Pendidikan Islam SMP Mambaus Sholihin Tuban ditemukan tiga 
indikator dari keempat indiator tersebut yakni: 

1. Komitmen kebangsaan, ini tercermin pada kegiatan siswa pada 
setiap hari senin dilaksanakannya Upacara bendera, selain itu 
dilaksanakan pada hari-hari tertentu seperti hari kemerdekaan, 
hari santri nasional dsb. Dengan tujuan untuk menumbuhkan 
rasa nasionalisme yang merupakan jiwa bangsa Indonesia yang 
harus melekat selama negara ini masih berdiri. 

2. Toleransi, sikap ini tercermin pada setiap siswa harus mentaati 
peraturan tata tertib sekolah seperti melakukan kegiatan piket 
sebagaimana jadwalnya dan itu bekerjasama dalam 
membersihkan kelas atau lingkungan sekolah. Selain itu, siswa 
juga harus menunjukkan sikap hormatnya terhadap seorang 
guru dengan memberi hormat dengan berdiri saat memasuki 
kelas atau dimanapun ia berada. 

3. Anti-Kekerasan, sikap ini telah terkemas dalam kurikulum 
belajar siswa dalam mata pelajaran ke ASWAJA an dan Ke NU 
an yang didalamnya memuat nilai-nilai moderasi, dengan nilai-



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 210 

nilai moderasi ini sehingga siswa akan menghindari perbuatan 
kekerasan terhadap temannya atau orang lain. Adapun nilai-
nilai ke ASWAJA an ini tercermin pada siswa/siswi SMP 
Mambaus Sholihin melalui kegiatan sehari-hari mereka, yaitu: 
a. Nilai tolong menolong (ta’awun), tercermin pada kegiatan 

piket bersama setiap hari jum’at. 
b. Nilai moderat (tawasuth), tercermin pada kegiatan diskusi 

dengan menghargai perbedaan pendapat atau pemikiran 
orang lain yang merasa benar atas pemikirannya sendiri 
dengan kata lain sikap ini untuk tetap berperasangka baik 
atas pendapat orang lain. 

c. Nilai percaya diri (I’tidal), tercermin pada pendidik yang 
memberikan arahan untuk selalu percaya diri sebagai 
prinsip kemajuan dan keberhasilan mereka yang dikemas 
dalam kegiatan apel setiap pagi kepala sekolah memberikan 
nasihat-nasihat yang mengandung dorongan dan motivasi 
belajar mereka. 

d. Nilai toleransi (tasamuh), tercermin pada interaksi sosial 
dengan sesama temannya saling menghargai dan menerima 
perbedaan istilah Bahasa sesuai daerahnya masing-masing 
yang notabenenya lingkungan pesantren terdiri dari 
berbagai daerah dan beragam istilah bahasa. 

Dari sisi muatan moderasi beragama dalam proses pendidikan 
pondok pesantren maupun madrasah diniyah di SMP Mambaus 
Sholihin sebenarnya hampir dipastikan tidak ada masalah. Ajaran 
mengenai moderasi beragama ini selalu berkaitan dengan cara 
pemahaman yang mendalam mengenai agama. Sementara di pesantren 
maupun madrasah diniyah, siswa SMP Mambaus Sholihin sudah 
mendapatkan porsi pengajaran ajaran agama yang lebih baik. Moderasi 
beragama melekat di dalam tata cara pengajaran ilmu-ilmu keislaman 
yang diajarkan dan diimplementasikan di lingkungan pesantren atau 
dipraktikkan oleh para siswa SMP Mambaus Sholihin di lingkungan 
masyarakat. 

Catatan Akhir 

Dari pemaparan di atas mengenai implementsi moderasi 
beragama dalam Pendidikan islam di SMP Mambaus Sholihin Tuban 
dapat ditarik kesimpulan bahwa Metode Pendidikan berbasis moderasi 
Islam di SMP Mambaus Sholihin Tuban dengan cara memberikan nilai-



 

 

Implementasi Moderasi Beragama 

Volume 06, Nomor 02, September 2022, JALIE  211 

nilai moderasi beragama melalui kurikulum mata pelajaran ke ASWAJA 
an dan kegiatan keorganisasian. 

Implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan islam di 
SMP Mambaus Sholihin Tuban yaitu dengan cara mempraktikkan nilai-
nilai moderasi beragama dalam kegiatan sehari-hari. Yakni, Bahwasanya 
dalam Pendidikan Islam SMP Mambaus Sholihin Tuban ditemukan 
tiga indikator dari keempat indiator tersebut yakni: Komitmen 
kebangsaan, ini tercermin pada kegiatan siswa pada setiap hari senin 
dilaksanakannya Upacara bendera, selain itu dilaksanakan pada hari-
hari tertentu seperti hari kemerdekaan, hari santri nasional dsb. 
Toleransi, sikap ini tercermin pada setiap siswa harus mentaati 
peraturan tata tertib sekolah seperti melakukan kegiatan piket 
sebagaimana jadwalnya dan itu bekerjasama dalam membersihkan kelas 
atau lingkungan sekolah. Selain itu, siswa juga harus menunjukkan sikap 
hormatnya terhadap seorang guru dengan memberi hormat dengan 
berdiri saat memasuki kelas atau dimanapun ia berada. Anti-Kekerasan, 
sikap ini telah terkemas dalam kurikulum belajar siswa dalam mata 
pelajaran ke ASWAJA an dan Ke NU an yang didalamnya memuat 
nilai-nilai moderasi, dengan nilai-nilai moderasi ini sehingga siswa akan 
menghindari perbuatan kekerasan terhadap temannya atau orang lain. 

Bibliograpy  

Abidin, Agus Nazar. 2020. Integrasi Konten Materi PAI Berbasis Pondok 
Pesantren di SMP Mambaus Sholihin 8 Katerban Senori Tuban. Jurnal 
Keagamaan dan Pembelajarannya. Vol. 3 No. 1 Maret 2020 

Azra. 2001. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru. Jakarta: Kalimah 

Hakim, Muhammad Aziz. 2017. Moderasi Islam; Deradikalisasi, Deidoelogi 
dan Kontribusi untuk NKRI. Tulungagung: IAIN Tulungagung 
Press 

Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama dalam Pendidikan islam 

Mansur, Sufa’at. 2012. Toleransi dalam Agama Islam. Yogyakarta: 
Harapan Kita 

Masduqi, Irwan. 2011. Berislam Secara Toleran. Bandung: PT. Mizan 
Pustaka 



 

 

Maftuh, Siti Faridatul Afifah, Siti Ghorizah 

JALIE, Volume 06, Nomor 02, September 2022 212 

Syihabuddin. Muhammad Arif, “Budaya Organisasi Lembaga 
Pendidikan dalam Perspektif Islam”, AT-TA'DIB: Jurnal Ilmiah 
Prodi Pendidikan Agama Islam Vol. 11 No. 2, Desember 2019 

Wawancara online via WhatsApp Ustadz Aunul Haq selaku Kepala 
Sekolah SMP Mambaus Sholihin Tuban pada Jum’at, 21 Januari 
2022 


