
 JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 272-287 

Abstract: History has noted that the age of Daulah 
‘Abbāsiyah was the golden age of Islam especially in the field 
of education. Various branches have grown at this time, 
coupled with many book translators from foreign language 
to Arabic. This article discussed the learning tradition existed 
in the Banī ‘Abbāsiyah era. Further, the detail of how the 
learning goes on will be discussed in this article in order to 
make us know ins and outs of science’s development at that 
time and can be used as the pillar of science’s development 
in this era. 
Key words: Learning, History, Banī ‘Abbāsiyah 

Pendahuluan  
Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang berbeda 

dengan ciptaan lainnya, dan ia merupakan mahluk yang dimuliakan 
melebihi makhluk-makhluk lain. Asepk pembeda antara manusia 
dengan makhluk lain ialah adanya potensi akal dan daya kehidupan 
yang dapat membentuk peradaban. 

 Sejarah (sejarah Islam) mencatat bahwa potensi akal yang dimiliki 
manusia telah mampu melahirkan perubahan, hal ini dapat diketahui 
dari peradaban Islam pada Daulah ‘Abbāsiyah, dimana pada masa ini 
telah terjadi kegemilangan (The Golden Age’) peradaban dengan maju-
nya bidang ekonomi, politik, pertanian, kedokteran ataupun keilmuan   

Kemajuan dalam bidang keilmuan (pendidikan) dapat terlihat pada 
beberapa karya-karya yang dihasilkan oleh para tokoh, selain itu 
munculnya beberapa lembaga pendidikan juga merupakan kemajuan 
yang tampak jelas dalam masa ‘Abbāsiyah oleh sebabnya masa ini juga 
disebut sebagai Center Of The Word (pusat dunia).  

Tulisan artikel ini mencoba memaparkan tradisi pembalajaran 
yang ada pada era Banī ‘Abbāsiyah tidak hanya itu, dalam artikel ini 
akan dikumpas secara mendetail tentang bagaimana pembelajaran itu 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 273 

dilangsungkan, tujuannya tidak lain ialah agar kita mengetahui seluk 
beluk perkembangan ilmu pada masa itu guna dapat dijadikan 
tumpuhan pengembangan keilmuan pada masa sekarang dan 
mendatang. 

Sejarah Gerakan Penerjemahan Pada Masa Banī  ‘Abbasiyah. 
Gerakan penerjemahan manuskrip-manuskrip berbahasa asing 

terutama dari buku-buku Yunani dan Persia ke dalam bahasa Arab 
berawal dari ketertarikan umat Islam terhadap kebudayaan Yunani. 
Meskipun kegiatan penerjemahan sudah dimulai sejak masa Banī  
Umayyah, pada masa Banī  ‘Abbāsiyah kegiatan penerjemahan diopti-
malkan secara besar-besaran, sehingga pada masa tersebut mencapai 
puncak masa keemasan, terutama dalam bidang ilmu pengetahuan dan 
filsafat. Para ilmuwan diutus ke daerah Bizantium untuk mencari 
naskah-naskah Yunani dalam berbagai bidang ilmu, terutama filsafat 
dan kedokteran. 

Pelopor gerakan penerjemahan pada awal pemerintahan Banī  

‘Abbāsiyah adalah khalifah al-Manṣur yang juga membangun ibukota 
Baghdad. Ia mempekerjakan orang-orang Persia yang baru masuk 
Islam seperti Nawbaht, Thrahim al-Fazari dan Ali ibn Isa untuk 
menerjemahkan karya-karya berbahasa Persia dalam bidang astrologi 
(ilmu perbintangan) yang sangat berguna bagi kafilah dagang baik 
melalui darat maupun laut. 

Selain itu manuskrip berbahasa Yunani, seperti logika karya 
Aristoteles, Almagest karya Ptolemy, Arithmetic karya Nicomachus 
dan Gerasa, Geometri karya Euclid juga diterjemahkan.1 Manuskrip-
manuskrip lain baik yang berbahasa Yunani klasik, Yunani Bizantium, 
bahasa Persia (Pahlavi), bahasa Neo-Persia, serta Bahasa Syiria juga 
diterjemahkan. 

Gerakan penerjemahan ini sangat diperhatikan besar oleh 
khalifah. Karena para khalifah sangat menganggap penting usaha 
tersebut. Maka khalifah mendirikan lembaga khusus untuk kegiatan 
penerjemahan para sarjana dan dokter. Sehingga mereka dapat menge-
tahui dasar-dasar ilmu pengetahuan orang Yunani dan percobaan-

                                                 
1 Siti Maryam, Sejarah Islam Dan Masa Klasik Hingga Modern (Yogyakarta: IAIN Sunan 
Kalijaga, 2003). 124 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 274 

percobaan yang ditambahkan padanya dari pemikiran-pemikiran 
Persia dan India.2 

Dengan demikian, kegiatan penerjemahan karya-karya pemikiran 
Yunani telah menyebabkan semaraknya dunia pendidikan Islam di 
masa klasik, meskipun pendidikan di masa klasik tidak sekompleks 
pendidikan modern saat ini. Pendidikan Islam di masa klasik telah 
mencapai masa keemasan dalam sepanjang sejarah. Jadi, kegiatan 
penerjemahan karya-karya asing merupakan salah satu upaya agar 
pendidikan Islam maju dan berkembang. Karya-karya hasil terjemahan 
dapat menggugah rasa ketertarikan umat Islam untuk mempelajari dan 
mengambil hal yang sesuai dengan ajaran Islam. 

Baīt al-Ḥikmah  (Perpustakaan dan Observatorium) 

Baīt al-Ḥikmah merupakan perpustakaan yang juga berfungsi 
sebagai pusat pengembangan ilmu pengetahuan. Pada masa Harun al-

Rashīd, Institusi ini bernama Khizanah al-Ḥikmah (khazanah kebijak-
sanaan) yang berfungsi sebagai perpustakaan dan pusat penelitian. 
Sejak tahun 815 M, al-Makmūn mengembangkan lembaga ini dan 

diubah namanya menjadi Baīt al- Ḥikmah. Pada masa pemerintahan al-

Makmūn, Baīt al- Ḥikmah dipergunakan lebih maju, yaitu sebagai 
tempat penyimpanan buku-buku kuno yang diperoleh dari Persia, 

Bizantium, Etiopia dan India. Bahkan Baīt al- Ḥikmah juga difungsikan 
sebagai pusat kegiatan pembelajaran, riset astronomi dan matematika. 

Sejak pertengahan abad ke-19, Baīt al- Ḥikmah dikuasai satu 
mazhab penerjemah di bawah bimbingan Hunayn Ibn Ishaq. Mereka 

menerjemahkan karya-karya keilmuan lain. Di Baīt al- Ḥikmah juga 
terdapat observatorium astronomi yaitu sebuah tempat untuk meneliti 
perbintangan. Begitu banyak karya-karya warisan Yunani yang diterje-
mahkan ke dalam Bahasa Arab. Jadi pada masa tersebut penerjemahan 
dilakukan secara besar-besaran. Sehingga hal tersebut menjadikan 
Islam sebagai pewaris pustaka hellenisme ketiga setelah Greek dan 
latin Christenton.3 

Dengan demikian, pada masa Banī  ‘Abbāsiyah banyak melahirkan 
tokoh intelektual dan penulis orisinil baik dalam bidang filsafat 
maupun bidang hukum lainnya. Mereka tidak hanya menerjemahkan 

                                                 
2 Asma Hasan Fahmi, Sejarah Dan Filsafat Pendidikan Islami (Jakarta: Bulan Bintang, 
1979). 20 
3 Bernard Lewis, Bangsa Arab Dalam Lintas Sejarah, ed. Jamhuri (Jakarta: Pedoman 
Ilmu Jaya, 1988). 140 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 275 

saja, akan tetapi mereka telah mengembangkan dengan melakukan 
perenungan, pengamatan ilmiah, dan memadukan dengan ajaran 
Islam. Sehingga mereka mampu menghasilkan karya-karya umat Islam 
murni dan asli. 

Lembaga Pendidikan 
Lembaga pendidikan merupakan tempat untuk memperoleh 

berbagai ilmu pengetahuan. Dengan hadirnya lembaga pendidikan, 
maka proses belajar mengajar sudah mendapatkan legalitas tersendiri 
dari pihak-pihak pengembang pendidikan. Sehingga proses pelak-
sanaan pendidikan sudah lebih terstruktur dengan baik. Hal ini dapat 
memudahkan pendidik dalam memberikan ilmu pengetahuan kepada 
setiap individu yang sudah disesuaikan dengan tingkat kemampuannya 
masing-masing.  

Adapun lembaga pendidikan yang berdiri pada masa Banī  
‘Abbāsiyah berjumlah tujuh lembaga, diantaranya adalah: 1) Lembaga 
pendidikan dasar (Kuttab), 2) Lembaga pendidikan masjid (Masjid), 3) 
Kedai pedagang kitab (al-Bawanit al-Waraqin), 4) Tempat tinggal para 
sarjana (Manazil al-Uama), 5) Sanggar seni dan sastra, 6) Perpustakaan 
(Dār al-Kutub Wa Dār al-Ilm), dan 7) Lembaga pendidikan sekolah 
(Madrasah)4. 

Pembelajaran di Kuttāb, Masjid, dan Madrasah Nizāmiyah  
Pada Masa Dinasti ‘Abbāsiyah  

1. Pembelajaran di Kuttāb 

Pada periode Banī ‘Abbāsiyah jenjang pendidikan sekolah dasar 
(Kuttāb) merupakan bagian yang terpadu dengan Masjid. Bahkan dapat 
memfungsikan Masjid sebagai Sekolah. Adapun kurikulum yang 
diutamakan untuk jenjang ini ialah pembelajaran al-Qur’an. Selain 
pembelajaran al-Qur’an pada peserta didik juga diajarkan keterampilan 
baca-tulis dengan memakai rujukan dari puisi-puisi Arab zaman dulu. 
Mereka sengaja tidak menggunakan al-Qur’an sebagai bahan rujukan 
dalam melatih diri untuk menulis, karena mereka memiliki keyakinan 
bahwa dengan perilaku menghapus lafal Allah SWT sama halnya 
dengan menghina dan merendahkan Allah SWT.5 

                                                 
4 Hasan Abd Al-‘Al, Al-Tarbiyah Al-Islāmiyah Fī Al-Qarn Al-Rabī’ Al-Hijrī (Dār al-
Fikr al-Arabī, n.d.). 181 
5 Philip K. Hitti, History of Arabs, ed. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. Serambi 
Ilmu Semesta, 2013). 512 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 276 

Pada jenjang pendidikan dasar (Kuttāb) ini, metode mengajar yang 
digunakan adalah metode pengulangan dan hafalan dengan cara 
pendidik mengulang-ulang bacaan al-Qur’an di depan peserta didik, 
kemudian peserta didik mengikutinya. Setiap peserta didik diwajibkan 
untuk menghafalkan bacaan-bacaan yang telah dilafalkan oleh 
pendidik tersebut. Metode hafalan ini tidak terbatas pada materi-
materi al-Qur’an dan Hadith saja, melainkan metode hafalan juga 
dipakai pada semua materi pelajaran lainnya.6 Jadi, setiap peserta didik 
memiliki kemampuan menghafal materi pelajaran dengan cepat dan 
kuat. 

Dengan mencermati metode pembelajaran pengulangan dan 
hafalan yang digunakan di Kuttāb pada masa Dinasti ‘Abbāsiyah, maka 
dapat kita pahami bahwa model pembelajaran yang digunakannya 
ialah model pembelajaran langsung (direct instruction). Model pembe-
lajaran ini lebih menitik beratkan pada pembiasaan, kemampuan dan 
keterampilan dari setiap individu dalam menguasai materi pelajaran. 
Jadi setiap siswa memiliki pengetahuan yang sama.  

Adapun yang membedakan tingkat pengetahuan setiap siswa 
tersebut dapat diukur sejauh mana siswa tersebut dapat menghafal 
materi pelajaran. Karena disadari atau tidak, setiap siswa memiliki 
kemampuan yang berbeda-beda. Penerapan model ini sejalan dengan 
apa yang dikemukakan oleh Trianto dalam bukunya model-model 
pembelajaran berorientasi konstruktivistik bahwa model pembelajaran 
langsung (direct instruction) ialah model pembelajaran yang dirancang 
khusus untuk menunjang proses belajar siswa yang berkaitan dengan 
pengetahuan deklaratif dan pengetahuan prosedural yang terstruktur 
dengan baik, sehingga dapat diajarkan dengan pola kegiatan yang 
bertahap, dan selangkah demi selangkah.  

Model pembelajaran langsung ini melahirkan beberapa metode 
mengajar seperti: metode ceramah, demonstrasi, presentasi, dan tanya 
jawab. Sehingga tepat sekali jika metode pengulangan dengan hafalan 
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Karena metode 
pengulangan dan hafalan tersebut sejajar dengan metode ceramah, 
presentasi dan demonstrasi.7 

Model Pembelajaran langsung ini dapat diterapkan di bidang studi 
apapun terutama pada mata pelajaran yang berorientasi pada 

                                                 
6 Al-‘Al, Al-Tarbiyah Al-Islāmiyah Fī Al-Qarn Al-Rabī’ Al-Hijrī. 149-150 
7 Zakiyah Daradjat, Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 
2004). 289 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 277 

penampilan, kinerja, menulis, dan membaca.8 Hal ini sesuai dengan 
tujuan akhir dari pembelajaran di Kuttāb yang menekankan kom-
petensi membaca, menulis, dan menghafal semua materi pelajaran. 

Penerapan metode pengulangan dan hafalan di Kuttāb sebagai 
peletakan dasar-dasar konseptual yang pada akhirnya para siswa 
mampu mengembangkan konsep dasar teori yang dihafalkannya. 
Tidak heran ketika pada masa tersebut para peserta didik memiliki 
kemampuan hafalan yang kuat, karena hal tersebut sudah menjadi 
bagian inheren pada setiap pelajaran yang berlangsung dengan materi 
berbeda-beda. 

2. Pembelajaran di Masjid 
Pendidikan bagi pelajar tidak hanya dikembangkan dengan cara 

yang sistematis seperti halnya di lembaga-lembaga formal. Akan tetapi 
juga dilakukan di masjid-masjid yang terdapat di semua kota muslim. 
Setiap masjid selain difungsikan sebagai aktifitas keagamaan, juga 
difungsikan sebagai pusat pendidikan. Setiap orang yang mengunjungi 
Masjid Jami’, maka ia dapat mengikuti pembelajaran tentang hadith. 
Model pembelajaran yang diterapkan menggunakan ḥalaqah dengan 
cara peserta didik berkumpul mengitari seorang pendidik (faqih).9 

Materi pembelajaran yang diberikan di dalam masjid tidak hanya 
seputar materi keagamaan saja, melainkan materi umum lain seperti 
linguistik dan puisi.10 Setiap peserta didik diberikan kebebasan dalam 
memilih materi pelajaran yang diselenggarakan. Tradisi lingkaran 
dalam belajar di dalam Masjid sudah menjadi bagian inheren pada 
masa kekhalifahan Banī ‘Abbāsiyah dan ini menjadi ciri khas 
pembelajaran pada masa nabi dan para sahabatnya. 

Adapun jenis materi pelajaran tentang keislaman yang diajarkan di 
Masjid pada masa Banī ‘Abbāsiyah ialah sebagai berikut: 

a) Bidang Fikih dipengaruhi Madrasah Ahl al-Ra’yi (Mazhab Hanafi) 
yang berkembang di Kuffah. Selain mazhab tersebut ada dua 
mazhab lain yang berkembang diantaranya ialah Mazhab al-Auza’i 
dan al- Ḍahiri.11 
Pada masa khalifah al-Manṣur, mazhab Hanafi berkembang pesat. 
Karena ia memaksa Muhammad bin Hasan al-Shaibanī  untuk 

                                                 
8 Ibid. 
9 Hitti, History of Arabs. 519 
10 Ibid. 
11 Fuād Sarkīn, Tārīkh Al-Turāth Al-Arabī, jilid 1 ju (Riyad: Idarah al-Thaqafah, 
1411). 29 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 278 

memimpin majelis kehakiman. Adapun metode pembelajaran 
fikih berbentuk ḥalaqah yang bersambung silsilahnya dari peserta 
didik ke pendidik dan seterusnya ke atas.12 

b) Dalam bidang syair dan sastra, setiap bangsawan dan suku 
berlomba-lomba mengeluarkan si’ir terutama di depan Istana. 
Perkembangan ilmu bahasa yang beraneka ragam terjadi pada 
masa Dinasti ‘Abbāsiyah. Hal tersebut terjadi di daerah Kuffah dan 
Basrah. Dalam perkembangan bahasa tersebut cukup membe-
rikan perkembangan yang besar. Mereka mensarahi (menafsirkan) 
kitab-kitab qira’ah dengan versi naḥw sebagai tujuan untuk 
mengetahui kesulitan yang terdapat dalam ilmu al-Qur’an baik 
ditinjau dari segi bahasa maupun penafsirannya.13 

c) Dalam bidang ilmu al-Qur’an banyak ahli qira’ah yang 
berkembang pesat. Seperti qira’ah al-sab’ah yang pertama digagas 
oleh Abu Bakar bin Mujahid melalui karangannya.  
Abu Bakar mengumpulkan beberapa ahli qira’ah dan pada akhir-
nya tersaring tujuh qira’ah. Dari ketujuh qira’ah tersebut diminta 
untuk menyatukan pendapat dalam satu karangan kitab yang 
diberi nama qira’ah sab’ah. Dari qira’ah sab’ah ini baru muncul 
qira’ah lainnya hingga berjumlah 14 qira’ah.14 Adapun metode 
pembelajarannya ialah metode talaqqi. Metode ini adalah cara 
pembelajaran al-Qur’an langsung bertatap muka dengan 
pendidik.15 

d) Pembelajaran Ilmu Tafsir dan hadith telah melahirkan ulama-
ulama yang mampu mengarang suatu kitab. Sementara peserta 
didiknya mempelajari kitab tersebut disertai dengan sanad yang 
valid. Metode pembelajarannya adalah Samā’ sanīda al-daqīqati.16 
Metode ini ditekankan pada perhatian besar pada sanad yang 
dibawa dalam mempelajari suatu karangan. 

Secara umum metode pembelajaran yang digunakan di Masjid 
ialah metode ceramah, presentasi, demonstrasi, dan diskusi. Keempat 
metode mengajar ini merupakan bagian dari model pembelajaran yang 
berbeda-beda. Misalnya metode ceramah, presentasi, dan demonstrasi 
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Sedangkan 

                                                 
12 Ibid. 31 
13 Ibid. jilid 1 juz 1, 29 
14 Ibid. 30 
15 Ibid. Jilid 1 juz 1, 32. 
16 Ibid. 84 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 279 

metode diskusi merupakan bagian dari model pembelajaran 
kooperatif. Jadi, model pembelajaran yang digunakan di masjid pada 
masa Banī ‘Abbāsiyah ialah model pembelajaran langsung dan 
kooperatif. 

Terdapat beberapa keunggulan dari pembeljaran langsung, seperti: 
adanya fokus akademik, arahan dan kontrol pendidik, harapan yang 
tinggi terhadap perkembangan siswa, sistem manajemen waktu, dan 
atmosfer akademik yang relatif stabil.17 Dengan adanya fokus yang 
kuat terhadap problematika di bidang akademik dapat menciptakan 
keterlibatan siswa yang semakin kuat, menghasilkan, dan memajukan 
prestasi belajar siswa. Adapun, kelebihan penggunaan model 
pembelajaran kooperatif ialah terjalin komunikasi antara pendidik 
dengan siswa, serta siswa dengan siswa lainnya. Selain itu, diperoleh 
ketergantungan positif, tanggung jawab individual, interaksi personal, 
keahlian bekerja sama, dan proses kelompok yang dimiliki oleg setiap 
peserta didik. 

Hal ini sesuai dengan pendapat Isjoni dalam bukunya 
“Pembelajaran Kooperatif” menguraikan bahwa pembelajaran 
kooperatif ialah suatu model pembelajaran dimana sistem belajar dan 
bekerja dalam kelompok-kelompok kecil yang berjumlah 4-6 orang 
secara kooperatif sehingga dapat merangsang siswa lebih dalam 
belajar.18 Dengan model pembelajaran ini akan tercipta sebuah 
interaksi dan komunikasi yang dilakukan oleh pendidik dengan siswa, 
siswa dengan pendidik, dan siswa dengan siswa lainnya. Melalui 
pembelajaran kooperatif ini siswa akan terlibat secara partisipasi aktif 
dalam suatu kelompok untuk mengkomunikasikan terkait materi yang 
sedang dipelajari dengan siswa lainnya. 

Selain lembaga formal, Masjid yang dijadikan tempat untuk 
belajar, pada masa Banī ‘Abbāsiyah juga memanfaatkan rumah-rumah 
para ulama (ahli ilmu pengetahuan). Hal ini disebabkan karena ulama’ 
sudah tidak memungkinkan lagi untuk mengajar di lembaga formal 
dan Masjid. Sementara minat pelajar untuk menimba ilmu 
pengetahuan masih meningkat. Sehingga dengan suka rela para 
peserta didik berdatangan ke rumah-rumah para ulama’. Hal ini 
sebagaimana terjadi pada Imam al-Ghazali, dimana ia tidak lagi 
mengajar di Madrasah Niẓāmiyah dan di masjid. Karena beliau 

                                                 
17 Basyiruddin, Metodologi Pembelajaran Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2002). 35-36 
18 Isjoni, Pembelajaran Kooperatif: Meningkatkan Kecerdasan Komunikasi Antar Peserta 
Didik (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011). 22 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 280 

menjalani kehidupan sufi.19 Para pelajar terpaksa datang ke rumahnya 
karena kehausan ilmu pengetahuan. Jadi metode pembelajaran yang 
digunakan di sini diantaranya ialah metode riḥlah ilmiah. 

3. Pembelajaran di Madrasah Niẓāmiyah 
Madrasah Niẓāmiyah dibangun sebagai pusat studi teologi, 

khususnya untuk mempelajari ajaran mazhab Shafi’e dan teologi 
Ash’āriyah. Hal tersebut didasarkan atas tujuan didirikannya Madrasah 
Niẓāmiyah dalam rangka untuk memperkuat kerajaan Turki Saljuk dan 
untuk menyebarkan mazhab yang berhaluan Ahlu al-Sunnah Wa al-
Jama’ah. 

Di Madrasah ini al-Qur’an dan puisi Arab kuno menjadi sumber 
utama pengembangan dan pengkajian ilmu-ilmu Humaniora dan 
Sastra. Para pelajar tinggal di Asrama-asrama yang telah disediakan 
oleh sekolah dan tidak sedikit dari mereka yang mendapatkan 
beasiswa. Madrasah Niẓāmiyah ini merupakan satu-satunya lembaga 
pendidikan teologi yang diakui oleh negara. Suatu peristiwa seorang 
dosen (mudarris) telah menerima surat kontrak, namum beliau belum 
bisa mengajar karena belum ada persetujuan dari khalifah. Jadi, hal ini 
menjadi bukti kongkrit bahwasanya seorang biasa dianggap  sebagai 
dosen di perpendidikan tinggi  manakala sudah ada persetujuan mela-
lui kontrak yang telah disepakati. 

Pengajaran di Madrasah Niẓāmiyah berjalan dengan cara pendidik 
berdiri di depan kelas menyajikan materi-materi kuliah (ceramah/ 
talqin), sementara peserta didik duduk mendengarkan di atas meja 
kecil yang telah disediakan. Kemudian dilanjutkan dengan dialog atau 
diskusi antara pendidik dengan peserta didik mengenai materi yang 
telah disajikan dalam suasana semangat keilmuan yang tinggi.20  

Selain itu, dalam proses perkuliahan seorang pengajar (dosen) 
berdiri di atas mimbar yang sedang menyampaikan materi 
perkuliahan. Sementara itu, para mahasiswa duduk dihadapannya 
sambil menyimak, menulis materi perkuliahan dan mengajukan 
pertanyaan secara lisan. Setiap dosen memiliki dua asisten (mu’id) 
yang bertugas untuk mengulangi materi perkuliahan setelah jam kuliah 
selesai. Kedua asisten dosen tersebut menjelaskan kembali kepada 
mahasiswa yang kurang tanggap memahami materi kuliah.21  

                                                 
19 A Salabi, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973). 73-74 
20 Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, “Madrasah Niẓāmiyah,” Ensiklopedi Islam 
Indonesia (Djambatan, 1992). 45 
21 Hitti, History of Arabs. 516 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 281 

Dengan demikian, metode mengajar yang digunakan di Madrasah 
Niẓāmiyah ialah metode ceramah dan tanya jawab. Kedua metode ini 
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Karena dalam 
penerapannya, seorang pendidik menyampaikan materi pelajaran 
kepada siswa yang disertai dengan presentasi. Setelah materi 
disampaikan oleh pendidik, maka kegiatan berikutnya ialah 
mengkonfirmasi hasil penyampaikan materi kepada siswa melalui 
kegiatan tanya jawab. Jenis kegiatan belajar inilah yang menjadi ciri 
khas dari pembelajaran langsung. 

Dengan demikian dapat diklasifikasian bahwa metode 
pembelajaran yang digunakan di pendidikan tinggi pada zaman dinasti 
‘Abbāsiyah  meliputi:  

a. Metode ceramah (al-muḥādlarah) dimana pendidik menyam-

paikan materi kuliah kepada mahasiswa dengan diulang-ulang 

sehingga mahasiswa hafal terhadap materi yang disam-

paikannya. Metode ini terbagi menjadi dua cara: metode dikte 

(al-imla’), dan metode pengajuan kepada pendidik (al-qira’at ‘ala 

al-shaikh aw al-ardl). 

b. Metode diskusi (al-muḥādarah), metode ini digunakan untuk 

menguji argumentasi yang diajukan sehingga dapat teruji. 

Metode ini menjadi salah satu pilar yang sangat penting dalam 

sistem pembelajaran. Karena pengetahuan dapat dibangun 

atas dasar potensi dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap 

mahasiswa.22 Jika diperhatikan dari kriteria diskusi yang 

digunakan di Madrasah Niẓāmiyah, maka kecenderungan penu-

lis dapat menyimpulkan bahwa model pembelajaran yang 

digunakannya ialah model pembelajaran berbasis masalah dan 

model pembelajaran kontektual. Dikatakan sebagai pembe-

lajaran berbasis masalah karena penekanan dari metode 

diskusi yang dimaksudkan di atas ialah untuk menguji 

argumentasi yang diajukan sehingga dapat diuji, dengan 

                                                 
22 Jika diperhatikan dari kriteria diskusi yang digunakan di Madrasah Niẓāmiyah, 
maka kecenderungan penulis dapat menyimpulkan bahwa model pembelajaran yang 
digunakannya ialah model pembelajaran berbasis masalah dan model pembelajaran 
kontektual. Karena penekanan dari metode diskusi yang dimaksudkan di atas ialah 
untuk menguji argumentasi yang diajukan sehingga dapat diuji.  



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 282 

demikian, kompetensi yang harus dimiliki oleh siswa dalam 

pembelajaran ini ialah siswa mampu meneliti, mengemukakan 

pendapat, menerapkan pengetahuan dan pengalaman, serta 

memunculkan ide-ide cemerlang. Adapun pembelajaran kedua 

ialah pembelajaran kontektual. Hal tersebut dapat diperhatikan 

dari kegiatan yang dilaksanakannya dengan menitik beratkan 

pada persepsi pengetahuan dapat dibangun atas dasar potensi 

dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap mahasiswa. Jadi, 

kemampuan dan pengalaman dasar yang dimiliki oleh 

mahasiswa menjadi titik awal dari proses pembelajaran.  

c. Metode koresponden jarak jauh (al-ta’līm al-murāsilah) Metode 

yang digunakan oleh mahasiswa yang menanyakan suatu 

masalah kepada pendidik yang jauh secara tertulis.  

d. Metode riḥlah ilmiah, metode ini dilakukan oleh mahasiswa 

baik secara pribadi maupun secara kelompok dengan cara 

mendatangi pendidik di rumahnya yang biasanya jaraknya jauh 

untuk melakukan diskusi tentang suatu topik tertentu. 

Sedangkan pendidik yang didatanginya ialah pendidik yang 

memiliki keahlian di bidangnya. Metode ini digunakan pada 

saat seorang pendidik yang sudah tidak lagi mengajar di Masjid 

maupun di Madrasah. Sedangkan pelajar membutuhkan ilmu 

pengetahuan dari mereka. Jadi, pelajar harus suka rela 

berdatangan ke rumah-rumah para ulama dalam membahas 

topik permasalahan yang nantinya dikonsultasikan ke seorang 

pendidik. 

Relevansi Pembelajaran di Kuttāb, Masjid, dan Madrasah 

Niẓāmiyah  dengan Pembelajaran Pada Masa Sekarang 
Sebelum penulis uraikan mengenai relevansi pembelajaran pada 

masa Banī Abbāsiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang, 
terlebih dahulu penulis akan paparkan letak persamaan dan perbedaan 
diantara keduanya. Pembelajaran yang digunakan di Kuttāb, Masjid, 

dan Madrasah Niẓāmiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang 
memiliki persamaan dalam hal pembelajaran yang lebih menitik 
beratkan pada aktivitas siswa dalam proses pembelajaran. Hal ini 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 283 

dapat penulis temukan dari penggunaan metode ḥalaqah (diskusi) yang 

digunakan di Masjid dan Madrasah Niẓāmiyah.  
Walaupun demikian, tidak seutuhnya menggambarkan letak 

persamaan dengan model pembelajaran pada masa modern saat ini, 
Namun model tersebut mencerminkan karakteristik pembelajaran 
yang ada pada masa sekarang, seperti penerapan metode mengajar al-
muḥādarah  yang digunakan untuk menguji argumentasi yang diajukan 
sehingga dapat teruji dan pengetahuan dapat dibangun atas dasar 
potensi dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap mahasiswa. 

Metode al- muḥādarah memiliki persamaan dengan model pembe-
lajaran problem based learning yang lebih menitik beratkan pada 
kemampuan berpikir siswa sangat dioptimalkan melalui proses kerja 
kelompok yang sistematis, sehingga siswa dapat memberdayakan, 
mengasah, menguji, dan mengembangkan kemampuan berpikir secara 
berkesinambungan.  

Dalam pembelajaran ini siswa diharapkan mampu memiliki 
beberapa kompetensi seperti: meneliti, mengemukakan pendapat, 
menerapkan pengetahuan dan pengalaman, memunculkan ide-ide 
cemerlang, membuat keputusan, mengorganisasikan ide-ide, dan 
membuat hubungan-hubungan. 

 Jadi, metode al- muḥādarah  memiliki persamaan dengan model 
pembelajaran problem based learning walaupun secara teknis tidak sama 
persis. Karena dalam pembelajaran berbasis masalah terdapat 
beberapa langkah yang harus ditempuhnya. Sedangkan di Madrasah 

Niẓāmiyah tidak menerapkan langkah persisnya. Namun yang perlu 
dipahami bahwa titik persamaannya ialah terletak pada pengujian 
pendapat-pendapat berdasarkan problematika tertentu. 

Selain itu, terdapat Metode riḥlah ilmiah yang digunakan di 

Madrasah Niẓāmiyah. Metode ini dilakukan oleh mahasiswa baik 
secara pribadi maupun secara kelompok dengan cara mendatangi 
pendidik di rumahnya yang biasanya jaraknya jauh untuk melakukan 
diskusi tentang suatu topik tertentu. Sedangkan pendidik yang 
didatanginya ialah pendidik yang memiliki keahlian di bidangnya.  

Metode riḥlah ilmiah memiliki persamaan dengan model 
pembelajaran inquiry learning. Model pembelajaran ini diarahkan untuk 
membangun kemandirian peserta didik. Oleh karena itu, model 
pembelajaran ini membutuhkan keterlibatan aktif peserta didik dalam 
pencarian ilmiah. Peserta didik diupayakan untuk bergairah dan fokus. 
Pembelajaran ini memiliki tujuan untuk membantu peserta didik 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 284 

mengembangkan keterampilan intelektual yang terkait dengan 
penalaran, sehingga peserta didik mampu merumuskan masalah, 
mengembangkan konsep dan hipotesis, serta menguji untuk mencari 
jawaban. 

Kegiatan wisata akademik ini didorong atas dasar keinginan 
pelajar untuk mendapatkan wawasan yang luas terutama dalam bidang 
pengetahuan melalui kegiatan diskusi ke rumah para pendidik yang 
memiliki kemampuan dalam bidang ilmu tertentu. Topik yang dibawa 
oleh pelajar sudah terekam dalam pikiran setiap pelajar, tinggal 
bagaimana mengkonfirmasikan hal tersebut kepada sang pendidik. 

Adapun yang membedakan antara pembelajaran pada masa Banī 
‘Abbāsiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang ialah pada 
praktek pembelajarannya. Dimana pada masa Banī Abbāsiyah masih 
menggunakan metode klasik seperti: ceramah, hafalan, pengulangan, 
dan lain-lain yang kesemuanya tersebut merupakan bagian dari model 
pembelajaran langsung. Selain itu pula, pada masa Banī Abbāsiyah juga 
menggunakan metode diskusi yang proyeksi pengembangannya 
terdapat pada pembelajaran masa sekarang. 

Sedangkan pembelajaran pada masa sekarang relatif tidak 
menggunakan model pembelajaran klasik seperti model pembelajaran 
langsung. Pada masa sekarang, model pembelajaran yang sudah 
digalakkan ialah model pembelajaran yang berorientasi pada siswa. 
(learning centered). Jadi, ketelibatan siswa terlihat jelas pada saat proses 
pembelajaran berlangsung. Seperti halnya penggunaan model pembe-
lajaran berbasis masalah, kontektual, discovery, inkuiry, dan project based 
learning. Model-model pembelajaran inilah yang mampu mengkonstruk 
pengetahuan dan pengalaman setiap individu.  

Pembelajaran pada masa Banī ‘Abbāsiyah memiliki relevansi 
dengan pembelajaran pada masa sekarang, terutama pembelajaran 
yang terdapat di pondok pesantren. Adapun bentuk relevansinya ialah 
sama-sama menggunakan pendekatan pembelajaran behavioristik 
yang lebih menekankan pada pemahaman individualitas dengan 
menjadikan metode menghafal dan pengulangan sebagai peletakan 
dasar-dasar konseptual yang pada akhirnya para peserta didik mampu 
mengembangkan konsep dasar teori yang dihafalkannya.  

Adapun metode yang digunakannya dalam pembelajaran di 
pesantren itu sendiri ialah metode sorogan. Metode ini merupakan 
bentuk belajar mengajar dimana seorang kyai menghadapi seorang 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 285 

santri secara individual dengan menyodorkan kitab yang akan dikaji23. 
Kemudian santri membaca kitab tersebut dan kyai akan menjelaskan 
maksudnya dan memperbaiki kesalahan bacaan pada santri. Atau 
sebaliknya kyai membacakan bagian dari kitab itu, dan santrinya 
disuruh mengulangi bacaan di bawah bimbingan kyai sampai santri 
telah benar-benar menguasai materi pelajaran dengan baik.24  Metode 
ini identik dengan metode mengajar yang digunakan pada masa Banī  
‘Abbāsiyah terutama proses pembelajaran di Kuttāb dan Madrasah 
Niẓāmiyah.. 

Sedangkan metode kedua yang digunakan oleh pesantren ialah 
metode bandongan. Metode ini menggunakan sistem ceramah atau 
talqin, dimana kyai membacakan, memberi makna, dan menjelaskan 
konten dari kitab tersebut dihadapan sejumlah santri dan menjelaskan 
isi dan maksudnya. Sedangkan santri mencatat makna dan penjelasan 
yang mereka simak dari kyai25. Metode ini memiliki relevansi dengan 
pembelajaran yang digunakan pada masa Banī ‘Abbāsiyah. 

Sementara proyeksi pengembangan pembelajaran di pesantren 
ialah menggunakan metode diskusi (baḥthul masā’il), dimana para santri 
duduk secara bekelompok atau mengelilingi kyai atau ustad senior 
sebagai pemandu dan pemimpin jalannya diskusi. Hal ini sangat 
memungkinkan munculnya pertukaran ide-ide yang berbeda dari 
masing-masing santri yang pada akhirnya dapat diambil sebuah 
keputusan final dengan mengklarifikasi dari beberapa gagasan oleh 
seorang kyai atau ustad. 

Selain itu pula masih terdapat metode pembelajaran lain yang 
berkembang di pesantren sebagai proyeksi pengembangan pembe-
lajaran pada masa Banī ‘Abbāsiyah seperti muḥāfaẓah, muḥādarah, 
demonstrasi dan lain sebagainya. Namun hal ini bukan berarti 
pembelajaran pada masa Banī ‘Abbāsiyah hanya terfokus pada metode 
ceramah saja. Pada masa itu juga menerapkan metode diskusi 
meskipun tekniknya berbeda dengan sekarang, koresponden jarak 
jauh, serta riḥlah ilmiah yang sebagian besar masih belum terlaksana 

                                                 
23 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah 
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and 
Islamic Education 1, no. 1 (2017): 145–49. 155 
24 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2007). 93 
25 Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren, 
Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” 



 

 

Ali Rahmat 

JALIE, Volume 01, Nomor 02, September  2017 286 

pada pembelajaran pada masa sekarang utamanya diberbagai pondok 
pesantren. 

Penutup  
Kuttāb merupakan lembaga pendidikan dasar pada masa Banī  

‘Abbāsiyah. Dimana di dalamnya peserta didik diajarkan beberapa 
materi pelajaran tentang dasar-dasar agama seperti al-Qur’an, hadith, 
syair, fikih, dan lain sebagainya. Adapun metode pembelajaran yang 
digunakan di Kuttāb pada semua materinya ialah menggunakan metode 
pengulangan dan hafalan. Masjid merupakan lembaga pendidikan 
menengah kedua setelah Kuttāb, dimana pelajar diberikan materi 
pelajaran yang beraneka ragam dan merupakan pengembangan dari 

materi yang terdapat di Kuttāb. Adapun Madrasah Niẓāmiyah sebagai 
lembaga pendidikan tinggi pada masa Banī  ‘Abbāsiyah. Di madrasah 
ini hanya mengajarkan materi keagamaan khususnya bidang fikih dan 
teologi berhaluan sunni. Adapun metode pembelajaran yang 
digunakan di madrasah ini ialah metode ceramah, hafalan dan tanya 
jawab. Metode tersebut merupakan bagian dari model pembelajaran 
langsung. Ketiga metode ini memiliki letak persamaan yaitu sama-
sama menitik beratkan pada konstruksi aktif siswa dalam proses 
pembelajarannya. 

Pada pelaksanaan pembelajaran di Kuttāb, Masjid, dan Madrasah 

Niẓāmiyah ternyata memiliki keterkaitan dengan pembelajaran pada 
masa sekarang terutama pembelajaran yang terjadi diberbagai pondok 
pesantren. Meski terdapat persamaan, menjadi sebuah keniscayaan 
jika kita sebagai generasi pembeharu dalam pendidikan selalu 
berupaya menjadikan pendidikan Islam menjadi terus lebih baik.  

Daftar Rujukan 

Al-‘Al, Hasan Abd. Al-Tarbiyah Al-Islāmiyah Fī Al-Qarn Al-Rabī’ Al-
Hijrī. Dār al-Fikr al-Arabī, n.d. 

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal 
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of 
Applied Linguistics and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 145–49. 

Basyiruddin. Metodologi Pembelajaran Islam. Jakarta: Ciputat Press, 2002. 

Daradjat, Zakiyah. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Jakarta: 
Bumi Aksara, 2004. 



 

 

Telaah Pendidikan pada Masa Banī ‘Abbāsiyah 

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 287 

Fahmi, Asma Hasan. Sejarah Dan Filsafat Pendidikan Islami. Jakarta: 
Bulan Bintang, 1979. 

Hidayatullah, Tim Penulis IAIN Syarif. “Madrasah Niẓ āmiyah.” 
Ensiklopedi Islam Indonesia. Djambatan, 1992. 

Hitti, Philip K. History of Arabs. Edited by R. Cecep Lukman Yasin. 
Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2013. 

Isjoni. Pembelajaran Kooperatif: Meningkatkan Kecerdasan Komunikasi Antar 
Peserta Didik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Lewis, Bernard. Bangsa Arab Dalam Lintas Sejarah. Edited by Jamhuri. 
Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1988. 

Maryam, Siti. Sejarah Islam Dan Masa Klasik Hingga Modern. Yogyakarta: 
IAIN Sunan Kalijaga, 2003. 

Nizar, Samsul. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2007. 

Salabi, A. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1973. 

Sarkīn, Fuād. Tārīkh Al-Turāth Al-Arabī. Jilid 1 ju. Riyad: Idarah al-
Thaqafah, 1411. 

 


