TRADISI PEMBELAJARAN DAN TELAAH PENDIDIKAN
PADA MASA DAULAH BANI ABBASIYAH

Ali Rahmat
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah al-Karimiyah Sumenep
E-mail: Ali_rahmat65@yahoo.com

Abstract: History has noted that the age of Daulah
‘Abbasiyah was the golden age of Islam especially in the field
of education. Various branches have grown at this time,
coupled with many book translators from foreign language
to Arabic. This article discussed the learning tradition existed
in the Bani ‘Abbasiyah era. Further, the detail of how the
learning goes on will be discussed in this article in order to
make us know ins and outs of science’s development at that
time and can be used as the pillar of science’s development
in this era.

Key words: Learning, History, Bani ‘Abbasiyah

Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang berbeda
dengan ciptaan lainnya, dan ia merupakan mahluk yang dimuliakan
melebihi makhluk-makhluk lain. Asepk pembeda antara manusia
dengan makhluk lain ialah adanya potensi akal dan daya kehidupan
yang dapat membentuk peradaban.

Sejarah (sejarah Islam) mencatat bahwa potensi akal yang dimiliki
manusia telah mampu melahirkan perubahan, hal ini dapat diketahui
dari peradaban Islam pada Daulah ‘Abbdsiyah, dimana pada masa ini
telah terjadi kegemilangan (The Golden Age’) peradaban dengan maju-
nya bidang ekonomi, politik, pertanian, kedokteran ataupun keilmuan

Kemajuan dalam bidang keilmuan (pendidikan) dapat terlihat pada
beberapa karya-karya yang dihasilkan oleh para tokoh, selain itu
munculnya beberapa lembaga pendidikan juga merupakan kemajuan
yang tampak jelas dalam masa Abbasiyah oleh sebabnya masa ini juga
disebut sebagai Center Of The Word (pusat dunia).

Tulisan artikel ini mencoba memaparkan tradisi pembalajaran
yang ada pada era Bani ‘Abbasiyah tidak hanya itu, dalam artikel ini
akan dikumpas secara mendetail tentang bagaimana pembelajaran itu

JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education
Volume 01, Nomor 02, September 2017; p-ISSN: 2549-7804; e-ISSN: 2549-8622; 272-287



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

dilangsungkan, tujuannya tidak lain ialah agar kita mengetahui seluk
beluk perkembangan ilmu pada masa itu guna dapat dijadikan
tumpuhan pengembangan keilmuan pada masa sekarang dan
mendatang.

Sejarah Gerakan Penerjemahan Pada Masa Bani ‘Abbasiyah.

Gerakan penerjemahan manuskrip-manuskrip berbahasa asing
terutama dari buku-buku Yunani dan Persia ke dalam bahasa Arab
berawal dari ketertarikan umat Islam terhadap kebudayaan Yunani.
Meskipun kegiatan penerjemahan sudah dimulai sejak masa Bani
Umayyah, pada masa Bani ‘Abbasiyah kegiatan penerjemahan diopti-
malkan secara besar-besaran, sehingga pada masa tersebut mencapai
puncak masa keemasan, terutama dalam bidang ilmu pengetahuan dan
filsafat. Para ilmuwan diutus ke daerah Bizantium untuk mencari
naskah-naskah Yunani dalam berbagai bidang ilmu, terutama filsafat
dan kedokteran.

Pelopor gerakan penerjemahan pada awal pemerintahan Bani
‘Abbasiyah adalah khalifah al-Mansur yang juga membangun ibukota
Baghdad. Ia mempekerjakan orang-orang Persia yang baru masuk
Islam seperti Nawbabht, Thrabim al-Fazari dan Ali ibn Isa untuk
menerjemahkan karya-karya berbahasa Persia dalam bidang astrologi
(ilmu perbintangan) yang sangat berguna bagi kafilah dagang baik
melalui darat maupun laut.

Selain itu manuskrip berbahasa Yunani, seperti logika karya
Aristoteles, Almagest karya Ptolemy, Arithmetic karya Nicomachus
dan Gerasa, Geometri karya Euclid juga diterjemahkan.' Manuskrip-
manuskrip lain baik yang berbahasa Yunani klasik, Yunani Bizantium,
bahasa Persia (Pahlavi), bahasa Neo-Persia, serta Bahasa Syiria juga
diterjemahkan.

Gerakan penerjemahan ini sangat diperhatikan besar oleh
khalifah. Karena para khalifah sangat menganggap penting usaha
tersebut. Maka khalifah mendirikan lembaga khusus untuk kegiatan
penerjemahan para sarjana dan dokter. Sehingga mereka dapat menge-
tahui dasar-dasar ilmu pengetahuan orang Yunani dan percobaan-

1 Siti Maryam, Se¢jarah Islam Dan Masa Klasik Hingga Modern (Y ogyakarta: IAIN Sunan
Kalijaga, 2003). 124

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 273



Ali Rahmat

percobaan yang ditambahkan padanya dari pemikiran-pemikiran
Persia dan India.”

Dengan demikian, kegiatan penerjemahan karya-karya pemikiran
Yunani telah menyebabkan semaraknya dunia pendidikan Islam di
masa klasik, meskipun pendidikan di masa klasik tidak sekompleks
pendidikan modern saat ini. Pendidikan Islam di masa klasik telah
mencapal masa keemasan dalam sepanjang sejarah. Jadi, kegiatan
penerjemahan karya-karya asing merupakan salah satu upaya agar
pendidikan Islam maju dan berkembang. Karya-karya hasil terjemahan
dapat menggugah rasa ketertarikan umat Islam untuk mempelajari dan
mengambil hal yang sesuai dengan ajaran Islam.

Bait al-Hikmah (Perpustakaan dan Observatorium)

Bait  al-Hikmah merupakan perpustakaan yang juga berfungsi
sebagal pusat pengembangan ilmu pengetahuan. Pada masa Harun al-
Rashid, Institusi ini bernama Kbizanah al-Hikmah (khazanah kebijak-
sanaan) yang berfungsi sebagai perpustakaan dan pusat penelitian.
Sejak tahun 815 M, al-Makmin mengembangkan lembaga ini dan
diubah namanya menjadi Bait al- Hikmah. Pada masa pemerintahan a/-
Makmiin, Bait al- Hifmah dipergunakan lebih maju, yaitu sebagai
tempat penyimpanan buku-buku kuno yang diperoleh dari Persia,
Bizantium, Etiopia dan India. Bahkan Bait al- Hikmah juga ditungsikan
sebagai pusat kegiatan pembelajaran, riset astronomi dan matematika.

Sejak pertengahan abad ke-19, Bait al- Hikmah dikuasai satu
mazhab penerjemah di bawah bimbingan Hunayn Ibn Ishaq. Mereka
menerjemahkan karya-karya keilmuan lain. Di Bait al- Hikmah juga
terdapat observatorium astronomi yaitu sebuah tempat untuk meneliti
perbintangan. Begitu banyak karya-karya warisan Yunani yang diterje-
mahkan ke dalam Bahasa Arab. Jadi pada masa tersebut penerjemahan
dilakukan secara besar-besaran. Sehingga hal tersebut menjadikan
Islam sebagai pewaris pustaka hellenisme ketiga setelah Greek dan
latin Christenton.’

Dengan demikian, pada masa Bani ‘Abbasiyah banyak melahirkan
tokoh intelektual dan penulis orisinil baik dalam bidang filsafat
maupun bidang hukum lainnya. Mereka tidak hanya menerjemahkan

2 Asma Hasan Fahmi, Sejarah Dan Filsafat Pendidikan Islami (Jakarta: Bulan Bintang,
1979). 20

3 Bernard Lewis, Bangsa Arab Dalam Lintas Sejarah, ed. Jamhuri (Jakarta: Pedoman
Ilmu Jaya, 1988). 140

274 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

saja, akan tetapi mereka telah mengembangkan dengan melakukan
perenungan, pengamatan ilmiah, dan memadukan dengan ajaran
Islam. Sehingga mereka mampu menghasilkan karya-karya umat Islam
murni dan asli.

Lembaga Pendidikan

Lembaga pendidikan merupakan tempat untuk memperoleh
berbagai ilmu pengetahuan. Dengan hadirnya lembaga pendidikan,
maka proses belajar mengajar sudah mendapatkan legalitas tersendiri
dari pihak-pihak pengembang pendidikan. Sehingga proses pelak-
sanaan pendidikan sudah lebih terstruktur dengan baik. Hal ini dapat
memudahkan pendidik dalam memberikan ilmu pengetahuan kepada
setiap individu yang sudah disesuaikan dengan tingkat kemampuannya
masing-masing.

Adapun lembaga pendidikan yang berdiri pada masa Bani
‘Abbasiyah berjumlah tujuh lembaga, diantaranya adalah: 1) Lembaga
pendidikan dasar (Ku#tab), 2) Lembaga pendidikan masjid (Masjid), 3)
Kedai pedagang kitab (a/-Bawanit al-Waraqin), 4) Tempat tinggal para
sarjana (Manazil al-Uama), 5) Sanggar seni dan sastra, 6) Perpustakaan
(Dar al-Kutub Wa Dar al-Ilm), dan 7) Lembaga pendidikan sekolah
(Madrasah)*.

Pembelajaran di Kurtab, Masjid, dan Madrasah Nizamiyah
Pada Masa Dinasti ‘Abbasiyah
1. Pembelajaran di Kuttab

Pada periode Bani ‘Abbasiyah jenjang pendidikan sekolah dasar
(Kuttab) merupakan bagian yang terpadu dengan Masjid. Bahkan dapat
memfungsikan Masjid sebagai Sekolah. Adapun kurikulum yang
diutamakan untuk jenjang ini ialah pembelajaran al-Qur’an. Selain
pembelajaran al-Qur’an pada peserta didik juga diajarkan keterampilan
baca-tulis dengan memakai rujukan dari puisi-puisi Arab zaman dulu.
Mereka sengaja tidak menggunakan al-Qur’an sebagai bahan rujukan
dalam melatih diri untuk menulis, karena mereka memiliki keyakinan
bahwa dengan perilaku menghapus lafal Allah SWT sama halnya
dengan menghina dan merendahkan Allah SWT.?

4 Hasan Abd Al-‘Al, A-Tarbiyah Al-Isfamiyal Fi Al-Qarn Al-Rabi’” Al-Hijri (Dar al-
Fikr al-Arabi, n.d.). 181

5 Philip K. Hitti, History of Arabs, ed. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. Serambi
Ilmu Semesta, 2013). 512

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 275



Ali Rahmat

Pada jenjang pendidikan dasar (Ku#tab) ini, metode mengajar yang
digunakan adalah metode pengulangan dan hafalan dengan cara
pendidik mengulang-ulang bacaan al-Qur’an di depan peserta didik,
kemudian peserta didik mengikutinya. Setiap peserta didik diwajibkan
untuk menghafalkan bacaan-bacaan yang telah dilafalkan oleh
pendidik tersebut. Metode hafalan ini tidak terbatas pada materi-
materi al-Qur’an dan Hadith saja, melainkan metode hafalan juga
dipakai pada semua materi pelajaran lainnya.’ Jadi, setiap peserta didik
memiliki kemampuan menghafal materi pelajaran dengan cepat dan
kuat.

Dengan mencermati metode pembelajaran pengulangan dan
hafalan yang digunakan di Kwttab pada masa Dinasti ‘Abbasiyah, maka
dapat kita pahami bahwa model pembelajaran yang digunakannya
ialah model pembelajaran langsung (direct instruction). Model pembe-
lajaran ini lebih menitik beratkan pada pembiasaan, kemampuan dan
keterampilan dari setiap individu dalam menguasai materi pelajaran.
Jadi setiap siswa memiliki pengetahuan yang sama.

Adapun yang membedakan tingkat pengetahuan setiap siswa
tersebut dapat diukur sejauh mana siswa tersebut dapat menghafal
materi pelajaran. Karena disadari atau tidak, setiap siswa memiliki
kemampuan yang berbeda-beda. Penerapan model ini sejalan dengan
apa yang dikemukakan oleh Trianto dalam bukunya model-model
pembelajaran berorientasi konstruktivistik bahwa model pembelajaran
langsung (direct instruction) ialah model pembelajaran yang dirancang
khusus untuk menunjang proses belajar siswa yang berkaitan dengan
pengetahuan deklaratif dan pengetahuan prosedural yang terstruktur
dengan baik, schingga dapat diajarkan dengan pola kegiatan yang
bertahap, dan selangkah demi selangkah.

Model pembelajaran langsung ini melahirkan beberapa metode
mengajar seperti: metode ceramah, demonstrasi, presentasi, dan tanya
jawab. Sehingga tepat sekali jika metode pengulangan dengan hafalan
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Karena metode
pengulangan dan hafalan tersebut sejajar dengan metode ceramah,
presentasi dan demonstrasi.’

Model Pembelajaran langsung ini dapat diterapkan di bidang studi
apapun terutama pada mata pelajaran yang berorientasi pada

6 Al-‘Al, AFTarbiyah Al-Islaniyah Fi Al-Qarn Al-Rabi’ Al-Hijri. 149-150
7 Zakiyah Daradjat, Metodik Khusus Pengajaran Agama Isiam (Jakarta: Bumi Aksara,
2004). 289

276 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

penampilan, kinerja, menulis, dan membaca.® Hal ini sesuai dengan
tujuan akhir dari pembelajaran di Ku#tab yang menekankan kom-
petensi membaca, menulis, dan menghafal semua materi pelajaran.

Penerapan metode pengulangan dan hafalan di Kw#tab sebagai
peletakan dasar-dasar konseptual yang pada akhirnya para siswa
mampu mengembangkan konsep dasar teori yang dihafalkannya.
Tidak heran ketika pada masa tersebut para peserta didik memiliki
kemampuan hafalan yang kuat, karena hal tersebut sudah menjadi
bagian inheren pada setiap pelajaran yang berlangsung dengan materi
berbeda-beda.
2. Pembelajaran di Masjid
Pendidikan bagi pelajar tidak hanya dikembangkan dengan cara
yang sistematis seperti halnya di lembaga-lembaga formal. Akan tetapi
juga dilakukan di masjid-masjid yang terdapat di semua kota muslim.
Setiap masjid selain difungsikan sebagai aktifitas keagamaan, juga
difungsikan sebagai pusat pendidikan. Setiap orang yang mengunjungi
Masjid Jami’, maka ia dapat mengikuti pembelajaran tentang hadith.
Model pembelajaran yang diterapkan menggunakan halagah dengan
cara peserta didik berkumpul mengitari seorang pendidik (fagih).”

Materi pembelajaran yang diberikan di dalam masjid tidak hanya
seputar materi keagamaan saja, melainkan materi umum lain seperti
linguistik dan puisi." Setiap peserta didik diberikan kebebasan dalam
memilih materi pelajaran yang diselenggarakan. Tradisi lingkaran
dalam belajar di dalam Masjid sudah menjadi bagian inheren pada
masa kekhalifahan Bani ‘Abbasiyah dan ini menjadi ciri khas
pembelajaran pada masa nabi dan para sahabatnya.

Adapun jenis materi pelajaran tentang keislaman yang diajarkan di
Masjid pada masa Bani ‘Abbasiyah ialah sebagai berikut:

a) Bidang Fikih dipengaruhi Madrasah Abl al-Ra’yi (Mazhab Hanafi)
yang berkembang di Kuffah. Selain mazhab tersebut ada dua
mazhab lain yang berkembang diantaranya ialah Mazhab a/-Auza’i
dan a/- Dabiri."

Pada masa khalifah a/-Mansnr, mazhab Hanafi berkembang pesat.
Karena ia memaksa Muhammad bin Hasan a/-Shaibani untuk

8 Ibid.

o Hitti, History of Arabs. 519

10 Thid.

W Fuad Sarkin, Tarikh AlFTurath Al-Arabi, jilid 1 ju (Riyad: Idarah al-Thaqafah,
1411). 29

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 277



Ali Rahmat

b)

)

memimpin majelis kehakiman. Adapun metode pembelajaran
fikih berbentuk halagah yang bersambung silsilahnya dari peserta
didik ke pendidik dan seterusnya ke atas."

Dalam bidang syair dan sastra, setiap bangsawan dan suku
berlomba-lomba mengeluarkan si’ir terutama di depan Istana.
Perkembangan ilmu bahasa yang beraneka ragam terjadi pada
masa Dinasti ‘Abbasiyah. Hal tersebut terjadi di daerah Kuffah dan
Basrah. Dalam perkembangan bahasa tersebut cukup membe-
rikan perkembangan yang besar. Mereka mensarahi (menafsirkan)
kitab-kitab gira’ah dengan versi nahw sebagai tujuan untuk
mengetahui kesulitan yang terdapat dalam ilmu al-Qur’an baik
ditinjau dari segi bahasa maupun penafsirannya."’

Dalam bidang ilmu al-Quran banyak ahli gira’ah yang
berkembang pesat. Seperti gira'ah al-sab'ah yang pertama digagas
oleh Abu Bakar bin Mujahid melalui karangannya.

Abu Bakar mengumpulkan beberapa ahli ¢gira'ah dan pada akhir-
nya tersaring tujuh gira'ah. Dari ketujuh gira’ah tersebut diminta
untuk menyatukan pendapat dalam satu karangan kitab yang
diberi nama gira'ah sab’ah. Dati gira'ah sab'ah ini baru muncul
gira’ah lainnya hingga berjumlah 14 gira’ah." Adapun metode
pembelajarannya ialah metode #alagqgi. Metode ini adalah cara
pembelajaran  al-Qur’an langsung bertatap muka dengan
pendidik."”

Pembelajaran Ilmu Tafsir dan hadith telah melahirkan ulama-
ulama yang mampu mengarang suatu kitab. Sementara peserta
didiknya mempelajari kitab tersebut disertai dengan sanad yang
valid. Metode pembelajarannya adalah Sawd’ sanida al-dagigati."’
Metode ini ditekankan pada perhatian besar pada sanad yang
dibawa dalam mempelajari suatu karangan.

Secara umum metode pembelajaran yang digunakan di Masjid

ialah metode ceramah, presentasi, demonstrasi, dan diskusi. Keempat
metode mengajar ini merupakan bagian dari model pembelajaran yang
berbeda-beda. Misalnya metode ceramah, presentasi, dan demonstrasi
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Sedangkan

121bid. 31
13 Ibid. jilid 1 juz 1, 29
14 Tbid. 30
15 Ibid. Jilid 1 juz 1, 32.
16 Thid. 84

278 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

metode diskusi merupakan bagian dari model pembelajaran
kooperatif. Jadi, model pembelajaran yang digunakan di masjid pada
masa Bani  ‘Abbasiyah 1alah model pembelajaran langsung dan
kooperatif.

Terdapat beberapa keunggulan dari pembeljaran langsung, seperti:
adanya fokus akademik, arahan dan kontrol pendidik, harapan yang
tinggi terhadap perkembangan siswa, sistem manajemen waktu, dan
atmosfer akademik yang relatif stabil.'” Dengan adanya fokus yang
kuat terhadap problematika di bidang akademik dapat menciptakan
keterlibatan siswa yang semakin kuat, menghasilkan, dan memajukan
prestasi belajar siswa. Adapun, kelebihan penggunaan model
pembelajaran kooperatif ialah terjalin komunikasi antara pendidik
dengan siswa, serta siswa dengan siswa lainnya. Selain itu, diperoleh
ketergantungan positif, tanggung jawab individual, interaksi personal,
keahlian bekerja sama, dan proses kelompok yang dimiliki oleg setiap
peserta didik.

Hal ini sesuai dengan pendapat Isjoni dalam bukunya
“Pembelajaran  Kooperatif” menguraikan bahwa pembelajaran
kooperatif ialah suatu model pembelajaran dimana sistem belajar dan
bekerja dalam kelompok-kelompok kecil yang berjumlah 4-6 orang
secara kooperatif sehingga dapat merangsang siswa lebih dalam
belajar.'® Dengan model pembelajaran ini akan tercipta sebuah
interaksi dan komunikasi yang dilakukan oleh pendidik dengan siswa,
siswa dengan pendidik, dan siswa dengan siswa lainnya. Melalui
pembelajaran kooperatif ini siswa akan terlibat secara partisipasi aktif
dalam suatu kelompok untuk mengkomunikasikan terkait materi yang
sedang dipelajari dengan siswa lainnya.

Selain lembaga formal, Masjid yang dijadikan tempat untuk
belajar, pada masa Bani ‘Abbasiyah juga memanfaatkan rumah-rumah
para ulama (ahli ilmu pengetahuan). Hal ini disebabkan karena ulama’
sudah tidak memungkinkan lagi untuk mengajar di lembaga formal
dan Masjid. Sementara minat pelajar untuk menimba ilmu
pengetahuan masih meningkat. Sehingga dengan suka rela para
peserta didik berdatangan ke rumah-rumah para ulama’. Hal ini
sebagaimana terjadi pada Imam al-Ghazali, dimana ia tidak lagi
mengajar di Madrasah Nizamiyah dan di masjid. Karena beliau

17 Basyiruddin, Metodologi Pembelajaran Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2002). 35-36
18 Isjoni, Pembelajaran Kooperatif: Meningkatkan Kecerdasan Komunikasi Antar Peserta
Didik (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011). 22

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 279



Ali Rahmat

menjalani kehidupan sufi.”” Para pelajar terpaksa datang ke rumahnya
karena kehausan ilmu pengetahuan. Jadi metode pembelajaran yang
digunakan di sini diantaranya ialah metode 7si/ah ilmiah.

3. Pembelajaran di Madrasah Nzizamiyah

Madrasah Nzzdamiyah dibangun sebagai pusat studi teologi,
khususnya untuk mempelajari ajaran mazhab Shafie dan teologi
Ash’ariyah. Hal tersebut didasarkan atas tujuan didirikannya Madrasah
Nizamiyah dalam rangka untuk memperkuat kerajaan Turki Saljuk dan
untuk menyebarkan mazhab yang berhalvan Abiu al-Sunnabh Wa al-
Jamaab.

Di Madrasah ini al-Qur’an dan puisi Arab kuno menjadi sumber
utama pengembangan dan pengkajian ilmu-ilmu Humaniora dan
Sastra. Para pelajar tinggal di Asrama-asrama yang telah disediakan
oleh sekolah dan tidak sedikit dari mereka yang mendapatkan
beasiswa. Madrasah Nzzamiyah ini merupakan satu-satunya lembaga
pendidikan teologi yang diakui oleh negara. Suatu peristiwa seorang
dosen (mudarris) telah menerima surat kontrak, namum beliau belum
bisa mengajar karena belum ada persetujuan dari khalifah. Jadi, hal ini
menjadi bukti kongkrit bahwasanya seorang biasa dianggap sebagai
dosen di perpendidikan tinggi manakala sudah ada persetujuan mela-
lui kontrak yang telah disepakati.

Pengajaran di Madrasah Nizzamiyah berjalan dengan cara pendidik
berdiri di depan kelas menyajikan materi-materi kuliah (ceramah/
talgin), sementara peserta didik duduk mendengarkan di atas meja
kecil yang telah disediakan. Kemudian dilanjutkan dengan dialog atau
diskusi antara pendidik dengan peserta didik mengenai materi yang
telah disajikan dalam suasana semangat keilmuan yang tinggi.”

Selain itu, dalam proses perkuliahan seorang pengajar (dosen)
berdiri di atas mimbar yang sedang menyampaikan materi
perkuliahan. Sementara itu, para mahasiswa duduk dihadapannya
sambil menyimak, menulis materi perkuliahan dan mengajukan
pertanyaan secara lisan. Setiap dosen memiliki dua asisten (mu’id)
yang bertugas untuk mengulangi materi perkuliahan setelah jam kuliah
selesai. Kedua asisten dosen tersebut menjelaskan kembali kepada
mahasiswa yang kurang tanggap memahami materi kuliah.”

19 A Salabi, Se¢jarah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973). 73-74

20 Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, “Madrasah Nizamiyah,” Ensiklopedi Islam
Indonesia (Djambatan, 1992). 45

2\ Hitti, History of Arabs. 516

280 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

Dengan demikian, metode mengajar yang digunakan di Madrasah
Nizamiyah ialah metode ceramah dan tanya jawab. Kedua metode ini
merupakan bagian dari model pembelajaran langsung. Karena dalam
penerapannya, seorang pendidik menyampaikan materi pelajaran
kepada siswa yang disertai dengan presentasi. Setelah materi
disampaikan oleh pendidik, maka kegiatan berikutnya ialah
mengkonfirmasi hasil penyampaikan materi kepada siswa melalui
kegiatan tanya jawab. Jenis kegiatan belajar inilah yang menjadi ciri
khas dari pembelajaran langsung.

Dengan  demikian dapat  diklasifikasian ~bahwa metode
pembelajaran yang digunakan di pendidikan tinggi pada zaman dinasti
‘Abbasiyah meliputi:

a. Metode ceramah (a/-muhddlarah) dimana pendidik menyam-
paikan materi kuliah kepada mahasiswa dengan diulang-ulang
schingga mahasiswa hafal terhadap materi yang disam-
paikannya. Metode ini terbagi menjadi dua cara: metode dikte
(al-imla’), dan metode pengajuan kepada pendidik (a/-gira’at ‘ala
al-shaikh aw al-ard)).

b. Metode diskusi (a/-muhddarah), metode ini digunakan untuk
menguji argumentasi yang diajukan schingga dapat teruji.
Metode ini menjadi salah satu pilar yang sangat penting dalam
sistem pembelajaran. Karena pengetahuan dapat dibangun
atas dasar potensi dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap
mahasiswa.” Jika diperhatikan dari kriteria diskusi yang
digunakan di Madrasah Nizamiyah, maka kecenderungan penu-
lis dapat menyimpulkan bahwa model pembelajaran yang
digunakannya ialah model pembelajaran berbasis masalah dan
model pembelajaran kontektual. Dikatakan sebagai pembe-
lajaran berbasis masalah karena penckanan dari metode
diskusi yang dimaksudkan di atas ialah untuk menguji
argumentasi yang diajukan sehingga dapat diuji, dengan

22 Jika dipethatikan dari kritetia diskusi yang digunakan di Madrasah Nizamiyah,
maka kecenderungan penulis dapat menyimpulkan bahwa model pembelajaran yang
digunakannya ialah model pembelajaran berbasis masalah dan model pembelajaran
kontektual. Karena penekanan dari metode diskusi yang dimaksudkan di atas ialah
untuk menguji argumentasi yang diajukan sehingga dapat diuji.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 281



Ali Rahmat

demikian, kompetensi yang harus dimiliki oleh siswa dalam
pembelajaran ini ialah siswa mampu meneliti, mengemukakan
pendapat, menerapkan pengetahuan dan pengalaman, serta
memunculkan ide-ide cemerlang. Adapun pembelajaran kedua
ialah pembelajaran kontektual. Hal tersebut dapat diperhatikan
dari kegiatan yang dilaksanakannya dengan menitik beratkan
pada persepsi pengetahuan dapat dibangun atas dasar potensi
dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap mahasiswa. Jadi,
kemampuan dan pengalaman dasar yang dimiliki oleh
mahasiswa menjadi titik awal dari proses pembelajaran.

c. Metode koresponden jarak jauh (a/-ta’lim al-murasilah) Metode
yang digunakan oleh mahasiswa yang menanyakan suatu
masalah kepada pendidik yang jauh secara tertulis.

d. Metode rihiah ilmiah, metode ini dilakukan oleh mahasiswa
baik secara pribadi maupun secara kelompok dengan cara
mendatangi pendidik di rumahnya yang biasanya jaraknya jauh
untuk melakukan diskusi tentang suatu topik tertentu.
Sedangkan pendidik yang didatanginya ialah pendidik yang
memiliki keahlian di bidangnya. Metode ini digunakan pada
saat seorang pendidik yang sudah tidak lagi mengajar di Masjid
maupun di Madrasah. Sedangkan pelajar membutuhkan ilmu
pengetahuan dari mereka. Jadi, pelajar harus suka rela
berdatangan ke rumah-rumah para ulama dalam membahas
topik permasalahan yang nantinya dikonsultasikan ke seorang

pendidik.

Relevansi Pembelajaran di Kuttab, Masjid, dan Madrasah
Nizamiyah dengan Pembelajaran Pada Masa Sekarang

Sebelum penulis uraikan mengenai relevansi pembelajaran pada
masa Bani Abbasiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang,
terlebih dahulu penulis akan paparkan letak persamaan dan perbedaan
diantara keduanya. Pembelajaran yang digunakan di Kw#tab, Masijid,
dan Madrasah Nizamiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang
memiliki persamaan dalam hal pembelajaran yang lebih menitik
beratkan pada aktivitas siswa dalam proses pembelajaran. Hal ini

282 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

dapat penulis temukan dari penggunaan metode halagah (diskusi) yang
digunakan di Masjid dan Madrasah Nzzamiyah.

Walaupun demikian, tidak seutuhnya menggambarkan letak
persamaan dengan model pembelajaran pada masa modern saat ini,
Namun model tersebut mencerminkan karakteristik pembelajaran
yang ada pada masa sekarang, seperti penerapan metode mengajar al-
muhadarah yang digunakan untuk menguji argumentasi yang diajukan
sechingga dapat teruji dan pengetahuan dapat dibangun atas dasar
potensi dan pengalaman yang dimiliki oleh setiap mahasiswa.

Metode al- muhddarah memiliki persamaan dengan model pembe-
lajaran  problem  based learning yang lebih menitik beratkan pada
kemampuan berpikir siswa sangat dioptimalkan melalui proses ketja
kelompok yang sistematis, schingga siswa dapat memberdayakan,
mengasah, menguji, dan mengembangkan kemampuan berpikir secara
berkesinambungan.

Dalam pembelajaran ini siswa diharapkan mampu memiliki
beberapa kompetensi seperti: meneliti, mengemukakan pendapat,
menerapkan pengetahuan dan pengalaman, memunculkan ide-ide
cemerlang, membuat keputusan, mengorganisasikan ide-ide, dan
membuat hubungan-hubungan.

Jadi, metode al- muhddarah memiliki persamaan dengan model
pembelajaran problem based learning walaupun secara teknis tidak sama
persis. Karena dalam pembelajaran berbasis masalah terdapat
beberapa langkah yang harus ditempuhnya. Sedangkan di Madrasah
Nizamiyah tidak menerapkan langkah persisnya. Namun yang perlu
dipahami bahwa titik persamaannya ialah terletak pada pengujian
pendapat-pendapat berdasarkan problematika tertentu.

Selain itu, terdapat Metode rih/ah ilmiah yang digunakan di
Madrasah Nizamiyah. Metode ini dilakukan oleh mahasiswa baik
secara pribadi maupun secara kelompok dengan cara mendatangi
pendidik di rumahnya yang biasanya jaraknya jauh untuk melakukan
diskusi tentang suatu topik tertentu. Sedangkan pendidik yang
didatanginya ialah pendidik yang memiliki keahlian di bidangnya.

Metode rihlah ilmiah memiliki persamaan dengan model
pembelajaran znquiry learning. Model pembelajaran ini diarahkan untuk
membangun kemandirian peserta didik. Oleh karena itu, model
pembelajaran ini membutuhkan keterlibatan aktif peserta didik dalam
pencarian ilmiah. Peserta didik diupayakan untuk bergairah dan fokus.
Pembelajaran ini memiliki tujuan untuk membantu peserta didik

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 283



Ali Rahmat

mengembangkan keterampilan intelektual yang terkait dengan
penalaran, sehingga peserta didik mampu merumuskan masalah,
mengembangkan konsep dan hipotesis, serta menguji untuk mencari
jawaban.

Kegiatan wisata akademik ini didorong atas dasar keinginan
pelajar untuk mendapatkan wawasan yang luas terutama dalam bidang
pengetahuan melalui kegiatan diskusi ke rumah para pendidik yang
memiliki kemampuan dalam bidang ilmu tertentu. Topik yang dibawa
oleh pelajar sudah terekam dalam pikiran setiap pelajar, tinggal
bagaimana mengkonfirmasikan hal tersebut kepada sang pendidik.

Adapun yang membedakan antara pembelajaran pada masa Bani
Abbasiyah dengan pembelajaran pada masa sekarang ialah pada
praktek pembelajarannya. Dimana pada masa Bani Abbasiyah masih
menggunakan metode klasik seperti: ceramah, hafalan, pengulangan,
dan lain-lain yang kesemuanya tersebut merupakan bagian dari model
pembelajaran langsung. Selain itu pula, pada masa Bani Abbasiyah juga
menggunakan metode diskusi yang proyeksi pengembangannya
terdapat pada pembelajaran masa sekarang.

Sedangkan pembelajaran pada masa sekarang relatif tidak
menggunakan model pembelajaran klasik seperti model pembelajaran
langsung. Pada masa sekarang, model pembelajaran yang sudah
digalakkan ialah model pembelajaran yang berorientasi pada siswa.
(learning centered). Jadi, ketelibatan siswa terlihat jelas pada saat proses
pembelajaran berlangsung. Seperti halnya penggunaan model pembe-
lajaran berbasis masalah, kontektual, discovery, inkuiry, dan project based
learning. Model-model pembelajaran inilah yang mampu mengkonstruk
pengetahuan dan pengalaman setiap individu.

Pembelajaran pada masa Bani ‘Abbasiyah memiliki relevansi
dengan pembelajaran pada masa sekarang, terutama pembelajaran
yang terdapat di pondok pesantren. Adapun bentuk relevansinya ialah
sama-sama menggunakan pendekatan pembelajaran behavioristik
yang lebih menekankan pada pemahaman individualitas dengan
menjadikan metode menghafal dan pengulangan sebagai peletakan
dasar-dasar konseptual yang pada akhirnya para peserta didik mampu
mengembangkan konsep dasar teori yang dihafalkannya.

Adapun metode yang digunakannya dalam pembelajaran di
pesantren itu sendiri ialah metode sorogan. Metode ini merupakan
bentuk belajar mengajar dimana seorang kyai menghadapi seorang

284 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

santri secara individual dengan menyodorkan kitab yang akan dikaji”.
Kemudian santri membaca kitab tersebut dan kyai akan menjelaskan
maksudnya dan memperbaiki kesalahan bacaan pada santri. Atau
sebaliknya kyai membacakan bagian dari kitab itu, dan santrinya
disuruh mengulangi bacaan di bawah bimbingan kyai sampai santri
telah benar-benar menguasai materi pelajaran dengan baik.”* Metode
ini identik dengan metode mengajar yang digunakan pada masa Bani
‘Abbasiyah terutama proses pembelajaran di Kwftab dan Madrasah
Nizamiyah..

Sedangkan metode kedua yang digunakan oleh pesantren ialah
metode bandongan. Metode ini menggunakan sistem ceramah atau
talqin, dimana kyai membacakan, memberi makna, dan menjelaskan
konten dari kitab tersebut dihadapan sejumlah santri dan menjelaskan
isi dan maksudnya. Sedangkan santri mencatat makna dan penjelasan
yang mereka simak dari kyai”. Metode ini memiliki relevansi dengan
pembelajaran yang digunakan pada masa Bani ‘Abbasiyah.

Sementara proyeksi pengembangan pembelajaran di pesantren
ialah menggunakan metode diskusi (bahthul masa’il), dimana para santri
duduk secara bekelompok atau mengelilingi kyai atau ustad senior
sebagai pemandu dan pemimpin jalannya diskusi. Hal ini sangat
memungkinkan munculnya pertukaran ide-ide yang berbeda dari
masing-masing santri yang pada akhirnya dapat diambil sebuah
keputusan final dengan mengklarifikasi dari beberapa gagasan oleh
seorang kyai atau ustad.

Selain itu pula masih terdapat metode pembelajaran lain yang
berkembang di pesantren sebagai proyeksi pengembangan pembe-
lajaran pada masa Bawi ‘Abbasiyah seperti  muhafazab, muhadarab,
demonstrasi dan lain sebagainya. Namun hal ini bukan berarti
pembelajaran pada masa Bani ‘Abbasiyah hanya terfokus pada metode
ceramah saja. Pada masa itu juga menerapkan metode diskusi
meskipun tekniknya berbeda dengan sekarang, koresponden jarak
jauh, serta 7hlab ilmiah yang sebagian besar masih belum terlaksana

23 Saeful Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah
Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia,” Journal of Applied Linguistics and
Islamic Education 1, no. 1 (2017): 145-49. 155

24 Samsul Nizar, Se¢jarab Pendidikan Isiam (Jakarta: Kencana, 2007). 93

% Anam, “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren,
Surau Dan Meunasah Di Indonesia.”

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 285



Ali Rahmat

pada pembelajaran pada masa sekarang utamanya diberbagai pondok
pesantren.

Penutup

Kuttab merupakan lembaga pendidikan dasar pada masa Bani
‘Abbasiyah. Dimana di dalamnya peserta didik diajarkan beberapa
materi pelajaran tentang dasar-dasar agama seperti al-Qur’an, hadith,
syair, fikih, dan lain sebagainya. Adapun metode pembelajaran yang
digunakan di Ku#tab pada semua materinya ialah menggunakan metode
pengulangan dan hafalan. Masjid merupakan lembaga pendidikan
menengah kedua setelah Kwttab, dimana pelajar diberikan materi
pelajaran yang beraneka ragam dan merupakan pengembangan dari
materi yang terdapat di Kuttab. Adapun Madrasah Nizamiyah sebagai
lembaga pendidikan tinggi pada masa Bani ‘Abbasiyah. Di madrasah
ini hanya mengajarkan materi keagamaan khususnya bidang fikih dan
teologi berhaluan sunni. Adapun metode pembelajaran yang
digunakan di madrasah ini ialah metode ceramah, hafalan dan tanya
jawab. Metode tersebut merupakan bagian dari model pembelajaran
langsung. Ketiga metode ini memiliki letak persamaan yaitu sama-
sama menitik beratkan pada konstruksi aktif siswa dalam proses
pembelajarannya.

Pada pelaksanaan pembelajaran di Kw#tab, Masjid, dan Madrasah
Nizamiyah ternyata memiliki keterkaitan dengan pembelajaran pada
masa sekarang terutama pembelajaran yang terjadi diberbagai pondok
pesantren. Meski terdapat persamaan, menjadi sebuah keniscayaan
jika kita sebagai generasi pembeharu dalam pendidikan selalu
berupaya menjadikan pendidikan Islam menjadi terus lebih baik.

Daftar Rujukan

Al-‘Al, Hasan Abd. AX-Tarbiyah Al-Islamiyah Fi Al-Qarn Al-Rabi® Al-
Hijri. Dar al-Fikr al-Arabi, n.d.

Anam, Saeful. “Karakteristik Dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal
Sejarah Pesantren, Surau Dan Meunasah Di Indonesia.” Journal of
Applied Linguistics and Islamic Edncation 1, no. 1 (2017): 145-49.

Basyiruddin. Metodologi Pembelajaran Islam. Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Daradjat, Zakiyah. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Jakarta:
Bumi Aksara, 2004.

286 JALIE, Volume 01, Nomor 02, September 2017



Telaah Pendidikan pada Masa Bani ‘Abbasiyah

Fahmi, Asma Hasan. Se¢arah Dan Filsafat Pendidikan Islami. ]akarta:
Bulan Bintang, 1979.

Hidayatullah, Tim Penulis IAIN Syarif. “Madrasah NizZ amiyah.”
Ensikloped: Islam Indonesia. Djambatan, 1992.

Hitti, Philip K. History of Arabs. Edited by R. Cecep Lukman Yasin.
Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2013.

Isjoni. Pembelajaran Kooperatif: Meningkatkan Kecerdasan Komunikasi Antar
Peserta Didik. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

Lewis, Bernard. Bangsa Arab Dalam Lintas Sejarah. Edited by Jamhuri.
Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1988.

Maryam, Siti. Sejarab Islam Dan Masa Klasik Hingga Modern. Y ogyakarta:
TAIN Sunan Kalijaga, 2003.

Nizar, Samsul. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2007.
Salabi, A. S¢arah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1973.

Sarkin, Fuad. Tarikh Al-Turath Al-Arabi. Jilid 1 ju. Riyad: Idarah al-
Thaqafah, 1411.

Volume 01, Nomor 02, September 2017, JALIE 287



