TRANSFORMASI PARADIGMA USHUL FIQIH:
KONTINUITAS DAN PERUBAHAN DALAM PEMIKIRAN
HUKUM ISLAM

Muhammad Najib
Universitas Kiai Abdullah Fagih (UNKAFA) Gresik
E-Mail: Zainabnajib2005@gmail.com

Abstract: Science is always developing and will
continue to develop with the times, as is the science of
ushul figh. This scientific discipline has periods or
phases in its development. Starting from the embryonic
phase until the modern century. This article aims to
provide a comprehensive understanding of the
development of the science of ushul figh and explore
paradigm shifts in ulus figh thinking from the early
period to the modern era. These include analyzing the
factors that cause paradigm changes, continuity in the
principles of figh, and the impact of this transformation
on the understanding of Islamic law in the
contemporary context. The methodology used is
descriptive qualitative. The results of the analysis of the
development of ushul figh show that change is
important, because problems are always developing.
Likewise, the science of ushul figh, from the embryonic
phase to the modern phase, from mutagaddimin to
mutaakkhirin. The changes, problems and perspectives
we face are of course different, so that all existing
problems can be answered optimally. Even though the
methods are different, in principle they have the same
goal, namely how to ground the Islamic Salih Li Kulli
Zaman Wa Makan law.

Key word: Ushul Figh, Legal Transformation, Islamic legal
thought

Pendahuluan

Transformasi paradigma dalam usul figh mencerminkan
evolusi konsep-konsep hukum Islam dari masa ke masa. Seiring
petjalanan sejarah panjang, paradigma ini menjadi medan intelektual
yang terus berkembang, menyesuaikan diri dengan perubahan sosial

MASADIR: Jurnal Hukum Islam
Volume 03, Nomor 01, April 2023 p-ISSN: 2775-992X e-ISSN: 2776-0103; 632-654


mailto:Zainabnajib2005@gmail.com

Transformasi Paradigma Ushul Figh

dan budaya. Pemikiran hukum Islam, khususnya dalam domain usul
figh, tidak terlepas dari konteksnya. Dari masa klasik hingga modern,
pemikiran ini melalui berbagai fase yang mencerminkan respons
terhadap dinamika masyarakat dan kebutuhan akan penafsiran hukum
yang relevan.

Kontinuitas nilai-nilai hukum Islam menjadi poin penting
dalam transformasi ini. Meskipun paradigma berubah, prinsip-prinsip
inti seperti keadilan, keseimbangan, dan keadilan tetap menjadi
pijakan yang mengarahkan pemikiran hukum. Pemikir hukum Islam
berusaha menjaga kesinambungan ini sambil merespons tuntutan
zaman. Adanya perubahan-perubahan dalam paradigma usul figh juga
mencerminkan dinamika dalam memahami dan mengaplikasikan
hukum Islam dalam konteks kontemporer. Dengan munculnya
berbagai isu kompleks seperti teknologi, ekonomi global, dan hak
asasi manusia, pemikiran usul figh terus berkembang untuk
memberikan pandangan yang relevan dan komprehensif terhadap
tantangan zaman. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut tentang
transformasi paradigma usul figh menjadi esensial untuk memahami
dinamika evolusi pemikiran hukum Islam dari masa ke masa.

Dalam perjalanan sejarah yang panjang, disaksikanlah evolusi
dan perkembangan yang signifikan dalam disiplin ilmu usul figh, yang
melibatkan transformasi besar dari masa klasik hingga era modern.
Usul figh, sebagai landasan metodologis pemahaman hukum Islam,
telah mengalami berbagai fase dan perkembangan, mewarisi
kontribusi ulama dari masa ke masa. Pada masa klasik, usul figh
membentuk kerangka metodologi yang kuat, merinci prinsip-prinsip
interpretasi hukum dari sumber-sumber utama, seperti Al-Qur'an dan
Hadis. Namun, dengan bergulirnya waktu dan munculnya perubahan
kontekstual, terutama di era modern, para ulama dan pemikir hukum
Islam dihadapkan pada kompleksitas tuntutan zaman yang
berkembang.

Perubahan sosial, teknologi, dan tantangan global menjadi
faktor kunci yang memicu perluasan dan penyesuaian dalam
pendekatan usul figh. Ulama dan pemikir hukum Islam tidak hanya
mempertahankan relevansi konsep-konsep klasik, tetapi juga
merumuskan metode baru untuk menjawab  permasalahan
kontemporer yang kompleks. Dengan demikian, adaptasi pendekatan
usul figh menjadi suatu kebutuhan mendesak, memungkinkan

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 633



Muhammad Najib

pemahaman hukum Islam tetap relevan, inklusif, dan dapat menjawab
tantangan masa kini dengan bijak.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang
transformasi paradigma usul figh, menelusuri kontinuitas nilai-nilai
hukum Islam, serta menganalisis perubahan-perubahan yang
memengaruhi pemikiran hukum Islam. Melalui pemahaman yang
lebih mendalam terhadap perjalanan usul figh, diharapkan dapat
terungkap bagaimana paradigma tersebut terus berkembang untuk
menjawab  kompleksitas kehidupan modern dan memastikan
kelangsungan relevansinya dalam masyarakat Islam.

Ushul Figh Masa Embrio

Ilmu ushul figih tumbuh bersama sama dengan ilmu figh,
meskipun ilmu figh dibukukan terlebih dahulu dari pada ilmu ushul
figh. Karena dengan tumbuhnya ilmu figh, tentu ada methode yang
dipakai untuk menggali ilmu tersebut. Dan methode ini tidak lain
adalah ilmu ushul figh.!

Jika penggalian hokum figh setelah wafatnya rasulullah saw
adalah pada masa sahabat, maka para fuqaha’ pada masa itu seperti
ibn mas’ud, ali bin abi thalib, dan umar bin khattab tidak mungkin
menetapkan hokum tanpa adanya dasar dan batasan. Bila seseorang
mendengar bahwa ali bin abi thalib menetapkan sanksi (pidana) bagi
orang yang meminum minuman keras, dan orang yang meneduh
orang lain berbuat zina tanpa ada bukti, tentu beliau melalui prosedur
penetapan hokum yang legal, atau menetapkan hokum berdasarkan
preventif. Begitu juga ketika ibn mas;ud memberikan fatwa, bahwa
iddahnya perempuan yang ditingal mati oleh suaminya, sementara ia
sedang hamil, adalah sampai melahirkan. Berdasarkan firman allah
saw:

Dia memberikan fatwa demikian karena menurut asumsinya
bahwa surat at thalaq tersebut turun setelah surat al bagarah.

Cara ini mengisyaratkan pada satu kaidah figh bahwa ayat
yang turun kemudian (akhir) itu menasakh (menghapus) ayat yang
turun lebih dahulu atau mentakhsisnya. Dengan demikian jelaslah
bahwa cara penetapan hokum tersebut menunjukkan adanya methode

! Muhammad Abu Zahro, Ushul Figih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) Hal,
8.

634 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

ushul figh. Artinya kita harus meyakini bahwa ijtihad para sahabat
semuanya berdasarkan methodologi, meskipun mereka tidak selalu
menjelaskan hal tersebut.’

Pada masa Tabi'in, penggalian hukum syariah semakin meluas
karena banyaknya permasalahan pada saat itu. Para ulama Tabi'in
seperti Sa'id ibn Musayyab di Madinah, 'Alqamah, dan Ibrahim an-
Nakha'i di Irak memberikan fatwa sebagai dasar dengan merujuk pada
Al-Qur'an, Hadits, dan fatwa-fawat sahabat. Jika tidak ada keterangan
dari nash, sebagian dari mereka menggunakan pertimbangan maslahah
(kemaslahatan) dalam menetapkan hukum, sementara yang lain
mengambil jalan qiyas. Ibrahim an-Nakha'i dan fuqaha' Iraq
menetapkan hukum-hukum cabang dengan menetapkan 'illat (titik
persamaan) untuk membandingkan berbagai permasalahan

Pada periode tabi'in ini, kita menjumpai methode penetapan
hukum syara' yang lebih banyak dibanding periode sebelumnya (masa
sahabat), karena setiap madzhab/aliran figh mempunyai methode
penetapan hukum yang berbeda dengan madzhab figh yang lain.
Setelah periode tabi'in, tepatnya pada masa imam-imam mujtahid,
methode penetapan hukum syara' bertambah banyak corak dan
ragamnya. Dengan semakin banyaknya methode penetapan hukum,
maka semakin banyak pula kaidah-kaidah istinbath dan petunjuk-
petunjuknya, sebagaimana dapat kita lihat dengan jelas dari ucapan
para imam mujtahid.?

Imam Abu Hanifah misalnya membatasi dasar-dasar
ijtthadnya dengan menggunakan al-Qur'an, Hadits dan fatwa-fatwa
sahabat yang telah disepakati. Sedang fatwa-fatwa yang masih
dipersilisihkan. dia bebas untuk memilih salah satunya, dan tidak
keluar (menyim- pang) dari fatwa-fatwa tersebut. Dia sama sekali tidak
mau meng ambil pendapat para tabi'in, karena dia berpendapat bahwa
mereka sama (sederajat) dengan dirinya. Dalam berijtihad, dia
menyamakan antara giyas dan istihsan. Seorang muridnya Muhammad
ibn Hasan as-Syaibani mengatakan, "Para pengikut Abu Hanifah
berbantah- bantahan dengan beliau dalam masalah qiyas. Jika beliau
mengataka "beristihsanlah, maka tidak ada seorangpun yang
melanjutkan per debatan tersebut."”

2 1bid, hal 15.
3 Manna Khalil al Qatthan, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al
Islami, 1998) hal, 25

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 635



Muhammad Najib

Imam Maliki mempunyai methode ijtthad yang jelas dengan
berlandaskan pada amal (tradisi) penduduk Madinah. Hal itu di
jelaskan di dalam kitab-kitabnya, risalah-risalahnya, syarat periwayatan
hadis serta kritiknya terhadap hadits seperti yang dilakukan oleh Iman
Shairafi al-Mahir. Begitu juga penolakannya terhadap sebagian atara
yang dinisbatkan kepada Rasulullah lantaran bertentangan dengan
nash al-Qut'an atau ketetapan yang telah masyhur dalam kaidah
agama, seperti penolakannya terhadap hadits yang berbunyi:

G e 30s 0y 3 IS E )

Artinya: "Apabila ada anjing menjilat pada bejana kamu
sekalian, mala basuhlah (sucikanlah) tujuh kali".

Atau penolakannya terhadap hadits tentang khiyar majlis dar
hadits tentang pemberian shadaqah dari orang yang wafat. Demikian
pula Abu Yusuf juga mempunyai cara tersendiri dalam berijtihad,
seperti yang dijelaskan di dalam kitab al-Kharaj dan dalam
penolakannya terhadap cara yang ditempuh oleh Imam al-Auza'i.*
Masa Pembukuan

Imam Syafi'i, seorang ilmuwa bangsa Quraisy, yang
bermaksud untuk mengkodifikasikan (membukukan) ilmu Ushul
Figh. Maka mulailah beliau menyusun methode methode penggalian
hukum syara', sumber-sumber figh serta petun juk-petunjuk ilmu
Ushul Figh. Imam Syafii telah memperoleh peninggalan hukum-
hukum figh yang diwariskan oleh sahabat, tabi'in dan para imam yang
telah men dahuluinya. Juga rekaman hasil diskusi antara aliran figh
yang macam-macam, schingga beliau memperoleh gambaran yang
konglkrit antara figh ahli Madinah dan figh ahli Iraq.”

Dengan modal tersebut serta pengetahuannya tentang figh
Madinah yang dia pelajari dari Imam Malik, figh Iraq yang dia pelajari
dari Imam Muhammad bin Hasan dan figh Makkah yang dia pelajari
ketika berdomisili si sana serta dengan kecerdasannya yang luar biasa,
maka dia menyusun kaedah-kaedah yang menjelaskan tentang ijtihad
yang benar dan ijtihad yang salah. Kaedah-kaedah itulah yang akhirnya
disebut ushul figh.®

4 Ibid, hal 30.
5 Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995) hal, 12
® Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995) hal, 19

636 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

Bukanlah merupakan suatu hal yang aneh, bila pembahasan
dan pembukuan masalah-masalah figh lebih dahulu dari pada
pembukuan ilmu Ushul Figh. Karena ushul figh sebagai dasar dan
pegangan dalam menggali hukum serta untuk mengetahui istinbath
yang benar dan istinbath yang salah, maka ushul figh merupakan
kaedah, sedangkan materinya adalah figh. Setiap kaedah selalu
timbulnya lebih akhir dari pada materi. Ilmu Nahwu (Gramatika
bahasa Arab) timbulnya lebih akhir dari pada bahasa yang fusha, para
penyair telah mengalunkan sya'irnya dengan susunan tertentu sebelum
Imam Khalil ibn Ahmad al-Farahidy menyusun kaedah 'arudh. Begitu
juga manusia telah berdiskusi dan berfikir sebelum Aritoteles mem-
bukukan ilmu manthiq (logica).

Imam Syafii, pemikir Ushul Figh pertama, memiliki
pengetahuan mendalam bahasa Arab, keahlian hadits, dan penguasaan
masalah figh. Kealimannya terlihat dalam memahami perbedaan
pandangan ulama sejak periode sahabat. Dengan modal ini, Imam
Syafi'i menjadi sarana utama dalam menggali hukum syariah,
menggunakan kaedah yang menjadi pijakan ulama berikutnya.

Imam Syafi'i, dengan keahlian bahasa, mengembangkan
metode penggalian hukum dati nash al-Qut'an dan Hadits. Belajar di
Makkah dari Abdullah ibn Abbas, pemahaman tentang nasikh (yang
menghapus) dan mansukh (yang dihapus) diperoleh. Penguasaan atas
figh ahli ra'yi dan pandangan sahabat menjadi dasar dalam
menetapkan kaedah-kaedah giyas. Meskipun tidak menciptakan semua
kaedah, Imam Syafii menganalisis metode penetapan hukum yang
digunakan oleh ulama' figh. Dialah yang pertama kali menghimpun
metode-metode tersebut dalam disiplin ilmu yang tersusun secara
sistematis, serupa dengan Aristoteles yang membukukan ilmu Logica,
menyusun cara berfikir tanpa menciptakan dasar-dasar berfikir.

Pendapat yang menetapkan Imam Syafii sebagai pemula
dalam membukukan ilmu Ushul Figh ini adalah pendapat Jumhur
(mayon- tas) fugaha', dan tidak ada yang mengingkarinya kecuali
golongan sy’ah imamiyah yang menyatakan bahwa orang yang
pertama kali membukukan ilmu ushul figh adalah Muhammad al bagqir
bin ali zainal abidin, yang kemudian diikuti oleh putranya yang
bernama imam abu abdillah ja’far ash shadiq.’

7 Muhammad Abu Zahro, Ushul Figih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) Hal,
21

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 637



Muhammad Najib

Masa Perkembangan

Awal perkembangan imu ushul fiqih diawali pada
perkembangan pemikiran Mujtahid, dipelopori oleh imam Syafi’i
dengan metode pembukuan ushul figihnya ar-Risalah, kemudian
Mujtahid dari masing-masing madzhab sebagai penerus madzhabnya
itupun ikut serta dalam mempelopori madzhabnya bahwa mereka
mempunyai metode ushul figih sendiri. Perkembangan ini terus
berlanjut, baik dari golongan ahlu ra’yi sampai golongan ahlu hadis
sampai pada masa ulama muta akhirin. Seperti karya karya berikut ini

Dari ulama syafi’iyyah semua pemikirannya itu dapat dilihat
dari hasil karya dalam bentuk tiga kitab, yang kemudian dikenal
dengan sebutan alarkan al-thalathah, yaitu sebagai berikut: 1. Kitab al-
Mu’tamad, karya Abu Husain Muhammad Ibnu ‘Ali alBashriy (wafat
412 H). 2. Kitab al-Burhan, karya al-Imam al- Haramain (wafat 474
H). 3. Kitab al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usual, karya al-Ghazali (wafat
500 H). 4. al-Luma’ karya al-Syirazi 5. al-Waraqat karya al-Juwayni 0.
al-Mahsul karya Fakhruddin al-Razi, al-Burhan dan, 7. al-Thkam fi
Ushul al-Ahkam karya al-Amidi, 8. Minhaj al-Wushul ila Ilm a’-Ushul
karya al-Baidlawi dan sebagainya.

Dari ulama Hanafiyyah Karya ushul figh di kalangan Hanafi
cukup banyak dikenal dan dirujuk. adapun Ciri khas penulisan
madzhab Hanafi dalam mengarang kitab ushul adalah persoalan-
persoalan hukum yang furu yang dibahas oleh para imam mereka, lalu
membuat kesimpulan metodologis berdasarkan pemecahan hukum
furu tersebut. Jadi, kaidah-kaidah dibuat secara induktif dari kasus-
kasus hukum. Kaidah-kaidah yang sudah dibuat bisa berubah dengan
munculnya kasus-kasus hukum yang menuntut pemecahan hukum
yang lain. Kitab-kitab ushul figh yang khas menunjukkan metode
Hanafiyah antara lain: 1. al-Fushul fi Ushul Figh karya Imam Abu
Bakar al-Jashshash (Ushul alJashshash) sebagai pengantar Ahkam al-
Quran. 2. Taqwim al-Adillah karya Imam Abu Zayd al-Dabbusi 3.
Kanz al-Wushul ila Ma’rifat al-Ushul karya Fakhr al-Islam al-Bazdawi.
4. Ushul Figh karya Imam al-Sarakhsi (Ushul al-Syarakhsi). Kitab-
kitab yang berkembang pada zaman kontemporer saat ini, yaitu: 1.
Ushul Figih, oleh A. Wahab Khalaf. 2. Mabadi’ul Awaliyah, Assulam,
Al Bayan, oleh A. Hamid Hakim. 3. Al-Mustasyfa, oleh Abu Hamid
Muhammad bin Muhammad AlGhazali Asyafr’ty, Tankihul Ushul,
oleh Syadrus Syariah Ubaidillah bin Masudi Al Bukhary Al-Hanafi.

638 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

Masa kemunduran

Perkembangan hukum Islam pasca ulama mazhab dikenal

dengan periode taqlid atau kejumudan. Periode ini terjadi pada awal
tahun 300-an H atau dari awal abad ke- 4 H sampai abad ke-13 H.
Masa yang sangat panjang lebih kurang 500 tahun. Masa ini benar-
benar masa keterpakuan tekstual yang sangat mencekam. Dalam buku
,Khulasoh Tarikh at-Tasyri’ al-Islami‘ di sebutkan ada beberapa sebab
terjadinya taqlid yang pada gilirannya menyebabkan kemandekan
ijtihad ketika itu, yaitu:®

1.

Daulah Islamiyah terbagi ke dalam beberapa kerajaan, mereka
saling berperang, fitnah dan tipu daya yang mempengaruhi
semangat keilmuan.

Terpecahnnya ulama mujtahid ke dalam beberapa golongan dan
masing-masing golongan memiliki madrasah tasyriiah sendiri ,
membuat setiap murid dari tiap-tiap madrasah sibuk untuk
memenangkan dan memperkokokh mazhabnya masing-masing
dengan segala cara. Merecka mengemukakan bukti kebenaran
madzahbnya, demikian juga kelebihan tokohnya, sekaligus
menunjukkan kelemahan madzhab lainnya.

Munculnya sejumlah mujtahid yang tidak memiliki keahlian
berijtthad dan melahirkan bermacam-macam fatwa yang berbeda-
beda dalam kasus yang sama, menimbulkan kekhawatiran di
kalangan ulama sehingga pada akhir abad ke-4 H dinyatakan
pintu ijtihad tertutup.

Para ulama telah dijangkiti penyakit akhlak yang membuat
mereka terhalang dari ketinggian martabat ijtthad. Mereka saling
menghasut dan mementingkan diri sendiri. jika seorang ulama
memberi fatwa tentang suatu persoalan, maka ulama lain akan
menyalahkan fatwa tersebut dengan cara yang batil.

Kitab-kitab figh mazhab memberi dampak negatif terhadap
perkembangan ijtihad, sebab para pengikut mazhab tidak lagi
melakukan ijtthad. Mereka cukup mengikuti apa yang telah
ditetapkan ~ imam  madzhab  sebelumnya  tanpa  harus
mempertanyakan relevansi dan ketepatannya. Mereka merasa
puas dengan apa yang sudah ditinggal oleh imam madzahab
sebelumnya, sehingga merasa tidak perlu dan tidak terdorong

8 Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995), hal: 56

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 639



Muhammad Najib

untuk berijtihad, yang pada akhirnya melemahkan bahkan
menghilangkan daya ijtihad.’

Meskipun demikian, bukan berarti tidak ada kegiatan ijtihad.
Karena faktanya pada periode ini muncul beberapa ulam mujtahid.
Hanya saja, sepeninggalan empat imam besar (Abu Hanifah, Malik,
Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal), mereka menempatkan
dirinya sebagai mujtahid yang terikat oleh pemikiran salah satu dari
empat mazhab dan tidak memilih bebas berijtihad seperti para imam
yang empat. Di antaranya adalah;

1. Ibnu Hazm

Nama lengkapnya adalah Abu Muhammad ‘Aly Ibn Ahmad
Ibn Sa’id Ibn Hazm Ibn ghalib Ibn Khalaf Ibn Sa’ad Ibn Abi Sufyan
Ibn Yazid' . Ibn Hazm menisbahkin diri kepada mazhab Zhahiri
(Daud Ibn Ali al-Isfahani) di mana sebelumnya pernah mengikuti
mazhab Maliki dan juga mazhab Syaf’i. Namun demikin, beliau
menolak tegas taqglid dan menuntut setiap orang untuk berijtihad
langsung kepada Alquran dan hadis. Ijtthad menurut beliau adalah
kembali kepada Alquran dan sunnah. Ibn Hazm sangat tenguh dalam
berpegang kepada nas, dan ia membangun teori hukumnya bahwa
semua masalah agama telah diatur dalam teks Alquran dan sunnah. Ia
mengatakan;

amaie ST i O

Artinya:* semua aturan agama sudah terdapat dalam nas".

Ibn Hazm membangun ushul fighnya di atas empat sumber
yaitu, Alquran, hadis, ijma dan dalil. Metode ijtthad Ibn Hazm
cenderung kepada pendekatan dzahiriyah yaitu suatu metode yang
mengacu kepada pengertian lahiriah lafaz yang terdapat dalam
Alquran dan sunnah secara tekstual. Alquran maupun sunnah harus
dipahami berdasarkan pengertian kebahasaan dengan bertumpu pada
norma dan ketentuan bahasa yang berlaku pada masyarakat pengguna
bahasa Arab itu sendiri. Dengan pendapat dzahiriyah ini, suatu lafaz
menurut Ibn Hazm tidak boleh ditakwilkan atau dialihkan dari makna
hakiki kepada makna majazi, kecuali apabila pengalihan itu didasarkan
pada nash Alquran, sunnah, ijma’ atau tuntutan hal yang ditangkap

® Abdul Wahab Al-Khallaf, ‘llmu Ushul al-Figh (Kuwait: Dar al-Qalam, 1978),
hal: 96-98.

' Amir Siregar, Metode Zahiri’Dalam pembentukan Sumber Hukum Islam
(‘YYokyakarta: Belukar, 2009), hal: 23

640 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

indera secara mudah dan makna ketakwilannya harus tercakup oleh
pengertian lafaznya secara kebahasaan. Kemudian Ibn Hazm menolak
adanya ta’arud nushus, seperti yang diyakini kebanyakan ulama. Bagi
Ibn Hazm, Alquran dan hadis sama-sama wahyu Allah yang satu sama
lain saling menguatkan dalam menjelaskan hukum-hukum syara’' .
Beliau juga tidak mengakui adanya tarjih, karena menurutnya semua
dalil yang tampak bertentangan dapat dikompromikan, misalnya
dengan cara takhsis, pengkhususan ayat-ayat yang umum. '

Dalam menyahuti persoalan-persoalan yang tidak ditemukan
hukumnya di dalam nas secara zhahir, maka Ibn Hazm dalam
melakukan ijtthadnya menggunakan istidlal. Dalil di sini tidak sama
dengan qiyas seperti yang dipersepsikan. Dalil yang dimaksud oleh
Ibn Hazm adalah al-dalil yang masih bersumber dari Alquran, sunnah

dan ijma’. Ad- dalil itu implisit di dalam nas. Ta berkata;'
095 b g elaVly jadl e L mes L WS O oot oeld b

Yas ol gl (3 Lias B sty Jlly oLl 0

( Artinya: Mereka menyangka dengan kebodohannya bahwa
pendapat kami tentang dalil sebenarnya keluar dari nas dan ijma. Ada
juga menyangka bahwa giyas dan dalil sama, hal itu sungguh
merupakan prasangka mereka yang salah.

Pernyataan ini menunjukkan bahwa Ibn Hazm tetap pada dalil
yang diambil langsung dari nash atau ijma’ dan hanya mempunyai satu
alternatif pengertian saja. Dengan cara yang demikian, Ibn Hazm
berusaha tetap konsisten dengan kecenderungan metode zhahiriahnya
dan menolak penggunaan giyas dan berbagai bentuk ra’y.

2. Imam Al Ghazali

Nama lengkapnya Abu Hamid ibn Muhammad Ibn
Muhammad Ibn Taus Ahmad alTusi al-Syafi’i. Lahir tahun 450
H/1058 M di desa Ghazlah Thabran. Imam al-Ghazali memiliki
pemikiran hukum Islam yang luas melampaui gurunya. Namun begitu,
beliau tetap menisbahkan diri kepada gurunya imam Syaf1’i. Salah satu
metode ijtthad yang beliau kembangkan adalah konsep maslahah
dalam pembentukan hukum. Beliau dianggap sebagai peletak asas-asas

' 1bn Hazm Az-Zhahiri, al-lhkKam fi Ushul al-Ahkam, juz 1, 2dan 5, (Beirut: Dar
al-Kutub al- ‘Tlmiyah,t.th), hal: 161-162

I Ibid, hal: 202 2

" 1bid, hal: 203 3

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 641



Muhammad Najib

utama atau kerangka ilmu maqashid al-syari’ah. al-Raysuni
mengatakan, imam al-Ghazali mempunyai kedudukan dan pengaruh
yang luas dalam pembahasan ilmu maqashid sampai hari ini, meskipun
cikal bakal maqashid sudah ada di masa imam al-Juwaini, karena
pemikirannya lebih komprehensif dan sistematis.'

Maslahah bagi imam al-Ghazali, merupakan metode dalam
istinbath hukum bukan sebagai dalil. Berbeda dengan imam lain,
seperti al-Syatibi yang memposisikan maslahah sebagai dalil, demikian
juga Najm al-din al-Thufi. Di kutip dari kitab ,al-Mustasfa fi ‘Ilm
alUshul’, imam al-Ghazali mengatakan bahwa

Bas 13> ) Aadie o e LY 3 3)le g Aliall

(maslahah adalah mendatangkan manfaat dan menolak
mudharat).

Kemudian maslahah menurut beliau pada hakekatnya adalah
memelihara tujuan syari’at dalam lima hal yakni, memelihara agama,
jiwa, akal, keturunan serta harta. Apabila seseorang melakukan suatu
perbuatan yang pada intinya untuk memelihara kelima aspek tujuan
syara’ tersebut, maka dinamakan maslahah. Demikian juga, upaya
untuk menolak segala bentuk kemudharatan yang berkaitan dengan
kelima aspek tersebut juga disebut dengan maslahah.'

3. Ibn Taimiyah

Nama lengkapnya Taqiy ad-Din Abu al-Abba Ahmad Abd
Halim ibn Halim Ibn Majd al-Din al-Barakah Abd as-Salam ibn
Muhammad al-khudri ibn Abdillah ibn Taimiyah al-Harran. Beliau
lahir di Haran pada tahun 661 H/ 1263 M. Menurut Ibn Taimiyah,
ijtthad bukan monopoli seseorang melainkan dapat dilakukan oleh
banyak orang. Beliau mengajak untuk mengakaji ulang hasil-hasil
jjtihad ulama terdahulu dan melakukan ijtihad terhadap persoalan-
persoalan yang belum dibahas dan belum ditentukan hukumnya.
Sebab kata Ibn Taimiyah, seorang mujtahid terkadang hanya
melakukan ijtihad terhadap suatu masalah tertentu, tidak pada masalah

lain.! 6

! Mun’im A Sirry, Sejarah Figh Islam Sebuah Pengantar, (Surabaya: Risalah
Gusti, 1996), hal: 10

' Abu Hamid Al-Ghazali, al-Mustasfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Iimiyah, 1993), hal: 174

' Abdurrahman bin Muhamm&d bin Qasim, Majmu’ al-Fatawa Ibn Taimiyah,
(Madinah Munawwarah, 2004), hal:212

642 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

Kemudian, jika ada masalah yang dipertentangkan kaum
muslimin, seharusnya terlebih dahulu melakukan penyelidikan
tethadap semua pendapat yang ada lalu mengambil salah satu
pendapat yang kebenarannya mendekati Alquran dan sunnah. Untuk
itu, seseorang boleh pindah dari satu pendapat ke pendapat lain yang
lebih kuat dan jelas kebenarannya. Sebaliknya, mengikuti pendapat
yang tidak mempunyai alasan yang kuat dan hanya semata-mata
karena hawa nafsu, maka yang demikian merupakan perbuatan tercela.
Setiap pendapat boleh diambil dan boleh tidak. Yang dilarang untuk
ditinggalkan adalah sabda Rasul, selamnya harus diambil dan tidak
boleh ditinggalkan. Bagi Ibn Taimiyah, satu-satunya mazhab yang
benar adalah mazhab Nabi Muhammad SAW.!

Ijtihad Ibn Taimiyah mengutamakan Alquran, Sunnah, Ijma’,
dan Qiyas. Alquran sebagai sumber utama, sunnah sebagai sumber
kedua. Berbeda dengan Ahmad bin Hanbal yang menekankan an-
nushus (Alquran dan hadis) dan fatwa sahabat, serta giyas. Ahmad bin
Hanbal minim menggunakan ra'y, sementara Ibn Taimiyah lebih
fleksibel. Posisi giyas keempat menunjukkan perbedaan, Ibn Taimiyah
hanya menerima qiyas shohih.

Ketiga ulama mujtahid di atas menunjukkan bahwa pada
periode ini masih ada aktivitas para ulama dalam melakukan ijtihad.
Meskipun terjadi perdebatan di kalangan ulama, apakah mereka ini
tergolong sebagai mujtahid mustaqil atau tidak.'

Menurut ulama ushul, pasca imam mazhab telah muncul
beberapa bentuk ijtthad. Menurut Abu Zahrah, setelah periode imam
mazhab muncul bentuk-bentuk mujtahid lain.

1. Mujtahid  muntasib. Mereka adalah mujtahid-mujtahid  yang
mengambil pendapatpendapat imamnya dalam ushul tetapi
berbeda pendapat dalam persoalan furu’, meskipun secara umum
jjtthadnya menghasilkan kesimpulan-kesimpulan yang hampir
sama dengan hasil yang diperoleh imamnya, karena di antara
keduanya memiliki hubungan yang sangat erat.

2. Mujtabid fi al-Mazhab. Mereka mengikuti imamnya baik dalam
ushul atau metode maupun furu’ yang telah ada. Mereka terbatas
melakukan istinbath hukum terhadap masalah-masalah yang

" Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim, Majmu’ al-Fatawa lbn Taimiyah,
(Madinah Munawwarah, 2004), hal: 208

' Muhammad Abu Zahro, Ushul Figih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010)
Hal, 393-396

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 643

7



Muhammad Najib

3.

4.

5.

0.

belum diriwayatkan oleh imamnya, tidak pada persoalan yang
telah ada ketetapan hukumnya di dalam mazhab.
Mujtabid murajjih. Mereka ini tidak melakukan istinbath terhadap
hukumhukum furu’ yang belum ditetapkan hukumnya oleh ulama
terdahulu, yang mereka lakukan adalah mentarjih di antara
pendapat-pendapat yang diriwayatkan dari imam mereka dengan
alat tarjih yang telah dirumuskan oleh mujtahid sebelumnya. Di
antara mereka itu adalah, al-Qaduri dan pengarang al-hidayah
serta ulama-ulama sebangsanya dari kalangan mazhab Hanafi.
Mujtahid fi at-Takbrij atan mukbarrij. Mereka ini tidak melakukan
fjtthad dalam mengistinbathkan hukum dari berbagai masalah,
mereka membatasi ijtthadnya dalam menafsir ucapan-ucapan
imamnya yang mujmal atau menyatakan arah tertentu bagi
hukum yang mengandung kemungkinan (muhtamil) dua arah.
Mereka menghilangkan kesamaran dan kegelapan yang
terkandung pada ucapan-ucapan dan hukum-hukum imam
mereka. Mereka ini sperti Jashshash dari pengikut imam Hanafi.
Mujtabid mubafizh. Tingkatn ini sebenarnya sudah masuk pada
kategori mugqallid, hanya saja mereka memiliki kemampuan dalam
hujjah dengan mengetahui hasil tarjih ulama terdahulu. Para
mujtahid di sini mampu membedakan antara antara pendapat
yang terkuat, kuat, yang dha’if, riwayat yang zhahir, mereka juga
mengetahui kitab-kitab matan yang mu’tabar dan mercka juga
tidak menukil di dalam kitabkitabnya pendapat-pendapat yang
tertolak (mardud) dan juga pendapat yang dho’if.
Mugallid. Mereka ini adalah ulama yang hanya mampu memahami
kitab-kitab tetapi tidak mampu melakukan tarjih terhadap
beberapa pendapat atau riwayat. Dengan kata lain, mereka hanya
menerima apa adanya di dalam kitab, mereka cukup mengatakan
di sana terdapat pendapat begini, mereka tidak mampu
mengkalsifikasi dalil-dalil, pendapat-pendapat maupun riwayat.'
Pada pasca imam mazhab, ulama memberikan kontribusi

berharga pada perkembangan hukum Islam melalui Ushul Figh. Meski
tidak sehebat masa keemasan, ulama menghimpun pemikiran ulama
madzhab, membandingkan pendapat imam madzhab, dan
merumuskan dasar-dasar ushuliyah. Mereka menyajikan pemikiran
dalam bentuk syarah kitab asli dan hasyiah, yang kemudian diperluas

' Muhammad Abu Zahro, Ushul Figih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010)
Hal, 100

644 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

atau diringkas oleh ulama lain. Dua metode penulisan Ushul Figh
berkembang: teoritis, seperti kitab al-Mu'tamad dan al-Burhan, dan
yang terpengaruh hukum juz'iyyah, seperti kitab Ushul al-Kharkhi. Ini
mencerminkan keberagaman pendekatan dalam menyusun landasan
jjtihad dan fatwa.

Masa Kebangkitan

Era kebangkitan Islam dimulai pada 1800 M, dipicu oleh
Ekspedisi Napoleon di Mesir. Umat Islam menyadari kelemahan dan
perlu pembaharuan untuk mengatasi tantangan modern. Salah satunya
adalah membuka pintu ijtithad luas. Namun, persoalan kontemporer
yang kompleks menuntut para ulama merekonstruksi metodologi
hukum agar lebih relevan dan mampu mengantisipasi masalah zaman.
Mereka menilai metodologi ulama sebelumnya kurang sesuai dengan
realitas kontemporer

Saat ini zaman telah banyak mengalami perubahan, prinsip
ushul figh juga harus diubah sesuai dengan tuntutan kemaslahatan
zaman. Yusuf Qardhawi dalam sebuah forum pernah ditanya tentang
kemungkinan adanya pembaharuan ilmu ushul figh, dengn tegas ia
menjawab bahwa hal itu sangat mungkin untuk dilakukan. Dengan
alasan, tidak semua bagian dalam ilmu ushul figh itu qath’i, ada
banyak bagian dalam ilmu ushul figh itu yang bersifat zhanni. Hal ini
terbukti dengan banyaknya perbedaan pendapat dalam ilmu ushul
ﬁqh.2 Senada dengan itu, Mutammad Igbal juga berpendapat bahwa
pembaharuan ushul figh itu perlu dan merupakan kerja intelektual
yang sangat besar, agar hukum Islam mampu berevolusi sesuai dengan
kebutuhan zaman, sebagaimana yang dilakukan Umar bin Khattab? .

Hasan Turabi menekankan perlunya merekonstruksi ilmu
ushul figh dengan menggabungkan ilmu naql (Alquran dan sunnah)
dan ilmu rasional yang berkembang. Menurutnya, ilmu ushul figh dan
keislaman kering dari realitas masyarakat, mengabaikan hukum Islam
terkait kehidupan sosial. Oleh karena itu, perlu diciptakan kaidah-
kaidah ushul figh baru sesuai tuntutan zaman.

Wael B. Hallag mengatakan, ada sejumlah tokoh yang
menawarkan rekonstruksi ilmu ushul figh yang sesuai dengan kondisi

2 Yusuf, Qaradawi. al-ljtinad af-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath,
(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 205

2 Muhammad Igbal, The Recohstruction of ReligiousThought in Islam. (Lahore:
Javid Igbal, 1971), hal: 75

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 645



Muhammad Najib

hari ini, tetapi yang dianggap berhasil menawakan teori-teori baru
dalam ilmu ushul figh sangat sedikit dan mereka ini diposisikan pada
kelompok religious liberalism (liberalisme keagamaan). Kelompok ini
menurut Hallaq terdiri dari para pembaharu ilmu ushul figh yang ide-
idenya bersifat liberal dan sama sekali tidak berangkat dari paradigma
lama. Kelompok ini memiliki kecenderungan yang kuat untuk
membuang semua prinsip yang telah dibangun oleh ulama ushul figh
klasik. Selain itu, kelompok ini juga lebih mementingkan penafsiran
terthadap jiwa dari teks literal bukan teks literalnya dan lebih
menekankan pada upaya memahami keterakiatan antara teks dan
konteks. Pemikiran mereka ini menurut Hallaq lebih mampu
memberikan sumbangan teori dan metodologi baru dalam
mewujudkan hukum Islam yang humanistik.? 2

Berdasarkan beberapa literatur, tokoh-tokoh di maksud di
antaranya adalah sebagai berkut:
1. Fazlur Rahman

Dalam melakukan ijtthad, Fazlur Rahman menawarkan
metode yang dikenal dengan double movement atau gerakan ganda.
Gerakan pertama, dari yang khusus kepada yang umum. Berpikir dari
ayat-ayat spesifik menuju kepada prinsip yang bersifat umum yang
terkandung di dalamnya atau dengan kata lain berpikir dari aturan-
aturan legal spesifik menuju pada moral social. Dalam gerakan
pertama ini ada dua langkah yang harus dilakukan. Langkah pertama,
seorang mujtahid dalam berijtihad harus memahami arti atau makna
suatu pernyataan (ayat) dengan mengkaji stuasi atau problema historis
di mana pernyataan Alquran tersebut merupakan jawabannya. Tentu
saja  sebelum mengkaji ayat-ayat spesifik dalam situasi-situasi
spesifiknya, suatu kajian situasi makro dalam batasan-batasan
masyarakat, agama, adat-istiadat, lembaga bahkan keseluruhan
kehidupan masyarakat di Arabia pada saat Islam datang dan
khususnya di Makkah dan sekitarnya, harus dilakukan terlebih dahulu.
Jadi langkah pertama dari gerakan pertama ini adalah upaya
memahami Alquran secara utuh maupun dalam batasan-batasan
ajaran spesifik yang merupakan respon terhadap situasi-situasi
spesifik. Langkah kedua, mengeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik
tersebut dan menyatakan sebagai pernyataan-pernyataan yang
memiliki tujuan moral sosial umum, yang dapat disarikan dari

2 Wael B Hallag, A History 6f Islamic Legal Theories, (terj. Jakarta: Rajawali
Pers, 2000), hal: 254

646 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

ungkapan ayat-ayat spesifik dalam sinar latar belakang sosio-historis
dan dalam sinar "rationes leges" (‘illat hukm) yang sering digunakan.

Gerakan kedua, dari yang umum kepada yang khusus.
Gerakan kedua merupakan upaya perumusan prinsip-prinsip umum,
nilai-nilai dan tujuan-tujuan Alquran yang telah disistematisasikan
melalui gerakan pertama terhadap situasi dan atau kasus aktual
sekarang. Artinya, ajaran-ajaran yang bersifat umum tersebut harus
dirumuskan dalam konteks sosio-historis yang konkrik sekarang ini.

Metode ijtthad Fazlur Rahman menghasilkan keputusan
hukum yang baru dibandingkan dengan figh tradisional, kemungkinan
menyimpang dari kaidah tekstual namun tetap berpegang pada kaidah
Al-Quran. Dalam mengatasi isu-isu seperti riba dan kepentingan
perbankan di Pakistan, penelitan Rahman mengontekstualisasikan
pelarangan riba dalam Al-Qur'an dalam perjuangan ekonomi
masyarakat Arab tertentu, dengan menekankan cita-cita moral untuk
mencegah  cksploitasi  terhadap kelompok ekonomi lemah.
Pendiriannya, yang membela bank selama suku bunga tidak
eksploitatif, muncul ketika Pakistan menghadapi tantangan ekonomi
dan tekanan dari pemerintah. Ijtthad Rahman menunjukkan
pendekatan yang berbeda, merekonsiliasi prinsip-prinsip Al-Quran
dengan isu-isu kontemporer seperti pembangunan ekonomi dan
tantangan masyarakat.

2. Yusuf Qardawi
Yusust Qardhawi salah satu pemikir kontemporer yang
memiliki gagasan dalam upaya pembinaan hukum Islam.Hal ini dapat

dilihat dari konsep ijtthad yang beliau bangun. Dalam kitabnya ,a/-

Iitihad  al-Mu’ashirdisebutkan  ada  tiga bentuk ijtthad untuk

menyelesaikan berbagai persoalan kontemporer.> Metode ijtihad

dimaksud adalah;

a. Ijtibad Intiga’i (selektif), yang dimaksud dengan ijtihad intiqa’i
adalah ijtihad yang dilakukan dengan cara memilih satu pendapat
dari beberapa pendapat para ahli figh terdahulu dalam suatu
masalah dengan menyeleksi pendapat yang lebih kuat. Dalam hal
ini, mujtahid melakukan studi komparatif terhadap pendapat-
pendapat imama mazhab, lalu menyeleksi dalil-dalil dan
argumentasi dari setiap pendapat tersebut, kemudian memilih

2 Yusuf Qaradawi, al-ljtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath,
(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 23-47.

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 647



Muhammad Najib

pendapat yang terkuat dalilnya sesuai dengan kaedah tarjih.
Kaedah tarjih yang beliau maksud adalah bahwa pendapat
tersebut mempunyai relevansi dengan kehidupan pada zaman
sekarang, pendapat tersebut merealisasikan maksudmakud syara’,
kemaslahatan manusia dan menolak mudharat dan juga mudah
untuk diterapkan. Karena itu, menurut beliau dalam melakukan
fjtihad intiqa’i ini dipengaruhi oleh tiga hal; 1) perubahan sosial
dan polittk nasional, 2) kemajuan ilmu pengetahuan dan
tekhnologi modern dan juga adanya desakan dari perkembangan
zaman. Jadi dalam pelaksanaan ijtihad intiqa’i diperlukan analisis
yang cermat terhadap masalah yang dikaji. Analisis tidak terbatas
pada dalil-dalil dan argumentasi yang dikemukakan para ahli fikih
terdahulu, melainkan juga harus melihat relevansinya untuk masa
sekarang.

b. [jtibad Insya’i (kreatif). Yang dimaksud dengan ijtiahd insya’i adalah
usaha untuk mengambil kesimpulan hukum dari suatu persoalan
yang belum pernah diselesaikan oleh para ulama terdahulu atau
persoalan lama tetapi mujtahid kontemporer memiliki pendapat
baru dalam masalah itu karena belum ditemukan pendapat ulama
terdahulu.

c. Integrasi antara intiqa’i dan insya’i yaitu memilih berbagai pendapat
para ulama’ terdahulu yang dipandang lebih relevan dan kuat,
kemudian dalam pendapat tersebut ditambahkan unsur-unsur
jjtthad baru. Contoh ijtihad ini adalah Undang-Undang Wasiat
Wajibah yang diberlakukan di Mesir.

Ketiga bentuk ijtihad tersebut di atas tentunya berbeda dengan
bentuk ijtihad yang telah dibangun oleh ulama klasik. Para ulama
klasik telah menyusun seperangkat metodologi untuk menafsirkan
ayat-ayat hukum dan hadis-hadis hukum dalam upaya mendekatkan
pemahaman kepada maksud-maksud pensyari’atan hukum dan juga
upaya mendekatkan hasil penalaran tersebut dengan kenyataan yang
ada di tengah-tengah masyarakat. Secara umum metode penalaran
tersebut dapat dibagi kepada tiga bentuk vyaitu; tibad bayani
(semantic), zitthad ta’lili  (penentuan illat) dan  Zitihad  istislabi
(pertimbangan kemaslahatan berdasar nas umum).?

3. Muhammad Syahrur

2 Muh Syaifuddin Zuhri, Hukdm Islam dalam Lintasan Sejarah, (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1996), hal: 268

648 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

Ia beranggapan bahwa sumber pengetahuan dalam ushul figh
itu ada tiga yaitu; akal, realitas (kemanusiaan dan kealaman) dan teks.
Menurut beliau, akal manusia mampu memahami dan mengetahui
alam dan tidak ada batas berhenti bagi akal manusia untuk
mengetahuinya® . Penggunaan realitas sébagai sumber pengetahuan
dalam ilmu wushul figh tampak dalam pemikirannya tentang
keniscayaan penggunaan ilmu pengetahuan modern dalam memahami
ayat-ayat hukum dan juga pemikirannya yang sangat emprisistik.
Sedangkan pandangannya tentang teks sebagai sumber pengetahuan
dalam ushul figh terlihat pada konsepnya tentang ayat-ayat muhkam
sebagai sumber hukum.

Pendekatan Muhammad Shahrur terhadap hukum Islam
berbeda dengan para ulama klasik. Ia menganjurkan pandangan
egaliter terhadap sumber-sumber pengetahuan, menekankan interaksi
dialektis antara akal, realitas, dan ayat-ayat Alquran. Shahrur menolak
posisi sumber secara hierarkis, dan menegaskan perlunya pemanfaatan
dialektis antara akal, wahyu, dan realitas empiris. Dari segi sumber
hukum, ia menentang konsensus (ijma') dan penalaran analogis (qiyas)
yang diterima para ulama klasik. Shahrur berpendapat bahwa hanya
Alquran dan Sunnah yang boleh dijadikan landasan hukum,
mengabaikan relevansi ijma’ dan giyas sejarah. Metodologinya
menantang para ulama ushul klasik, dengan menekankan keselarasan
akal, wahyu, dan konteks empiris kontemporer dalam membentuk
hukum Syariah.

Melalui dua pendekatan inilah, Shahur pada akhirnya
melahirkan teori yang disebut dengan teori hudud atau limit. Sebuah
metode memahami ayat-ayat hukum sesuai dengan konteks sosio-
historis masyarakat kontemporer, agar ajaran Alqur’an tetap relevan
dan kontekstual sepanjang masih berada dalam wilayah batas hukum
Allah. Menurut teori ini syari’at Allah sesungguhnya hanyalah syari’at
yang berupa batas-batas (hudud) dan bukan Islam syari’at yang
konkrit (ayni). Allah memberi batas halal-haram, sedangkan manusia
termasuk Nabi Muhammad melakukan pembolehan, pelarangan,
perintah atau pencegahan karena tuntutan situasi dan kondisi. Oleh
karena itu, manusia bertugas menemukan hudud Allah dalam ayat-
ayat, kemudian dengan hudud itu dibentuk hukum yang sesuai dengan
tuntutan realitas. Bagi Shahrur, pembuat hukum itu adalah manusia,

2 Muhammad Shahrur, Nahw Ushul Jadidah li al-Figh al-Islami,(terj.
Yokyakarta: Kalimedia, 2015), hal: 202

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 649



Muhammad Najib

sedangkan Allah hanya memberi batas saja, tetapi manusia dalam

pembentukan hukum itu tidak diperkenankan melampaui hudud

tersebut.? 6

Teori hudud ini merupakan upaya Muhammad Syahrur dalam
merekonstruksi hukum Islam. Melalui teori ini, Syahrur menginginkan
hukum yang demokratis dan mencerminkan kebebasan sipil sehingga
mampu menciptakan masyarakat madani. Beberapa produk hukum
dimaksud dapat di temukan dalam enam bentuk teori hudud

dimaksud.® 7

a. Halah al-hadd al-adna (posisi batas minimal). Dalam hal ini,
ketentuan hukum memiliki batas bawah. Posisi batas bawah atau
minimal merupakan batas paling rendah yang telah ditentukan
oleh Allah SWT dan manusia tidak dibenarkan melakukan ijtihad
untuk mengurangi batas tersebut. Misalnya, ketentuan Allah
tentang muharramah nikah dalam surat an-Nisa’ayat 22 dan ayat
23. Menurut Syahrur, ayatayat ini merupakan batas minimal
tentang muharramah nikah. Menurut teori ini, muharramah nikah
dalam ayat tersebut tidak boleh dikurangi, dalam arti tidak
dibenarkan  seorangpun melanggar batasan ini, tetapi
memungkinkan untuk ditambah. Untuk itu menurut beliau,
wanita-wanita yang haram dinikahi di samping apa yang
disebutkan di dalam Alquran dan hadis juga termasuk anak
perempuan paman atau bibi. Dengan alasan, jika hasil penelitian
kedokteran menyebutkan bahwa menikahi anak perempuan
paman/bibi dapat berakibat buruk bagi keturunan dan juga pada
pembagian warisan.

b. Halah al-had al-a’la (posisi batas maksimal). Ketentuan hukum
hanya memiliki batas atas atau maksimal. Posisi batas maksimal
adalah batas paling atas yang telah ditentukan oleh Allah SWT
dalam Alqur'an. Manusia tidak dibenarkan melakukan ijtihad
melebihi batas yang telah ditentukan, tetapi sebaliknya
memungkinkan untuk melakukan ijtthad di bawah yang telah
ditetapkan. Menurut Syahrur, hukum potong tangan bagi pencuri
dalam surat al-Maidah ayat 38 adalah ketentuan hukum batas
maksimal yang telah ditetapkan. Oleh karena itu, tidak

5

2 Muhyar Fanani, Metode Stutli Islam Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai
Cara Pandang, (Yokyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), hal: 175

2 Abdul Mustagim, Efistemologi Tafsir Konemporer, (Yogyakarta:LkiS, 2010),
hal: 125

650 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

dibenarkan menetapkan hukuman melebihi dari ketentuan
hukuman tersebut. Namun demikian, memungkinkan untuk
menetapkan hukuman yang lebih ringan dari hukum potong
tangan . Dengan alasan makna qgata’a dalam surah al-Maidah ayat
38 tersebut bisa bermakna pemotongan fisik dan juga bisa
pemotongan non fisik, seperti dalam surat Ali Imran ayat 127 dan
juga al-Bagarah ayat 27, misalnya hukuman penjara berdasarkan
latar belakang obyektif pada ruang dan waktu mereka hidup.
Halah al-haddayn al-a’la wa al-adna ma'an (posisi batas maksimal
bersamaan dengan batas minimal). Ketentuan hukum yang
memiliki batas atas dan batas bawah sekaligus, posisi batas
maksimal dan batas minimal hukum pada suatu kasus telah
ditetapkan oleh Allah. Oleh karena itu, manusia tidak dibenarkan
untuk melakukan ijtthad melebihi batas ketentuan hukum
tersebut dan juga tidak dibenarkan berijtthad mengurangi
ketentuan hukum yang telah ditetapkan. Manusia hanya boleh
berijtthad di antara kedua batas minimum dan batas maksimum
tersebut. Misalnya, ketentuan pembagian warisan dalam surat an-
Nisa’ ayat 11. Dalam ayat tersebut disebutkan bahwa bagian laki-
laki 2:1 (dua banding satu) dengan bagian perempuan. Menurut
Syahrur, ayat ini menyebut batas maksimal sekaligus batas
minimal, di mana batas maksimal bagi laki-laki adalah 2 dan batas
minimal bagi perempuan adalah 1. Tetapi menurut Shahrur,
ketentuan ini berlaku dengan syarat bahwa perempuan tidak ikut
menanggung beban ekonomi keluaraga. Dalam keadaan seperti
ini, ketentuan Allah SWT memberikan bagian wanita tidak
pernah kurang dari 1 (33,3%), sementara bagian laki-laki tidak
pernah mencapai lebih tinggi dari 2 (66,6%). Tetapi jika
perempuan diberi 40% dan laki-laki 60% maka ini tidak
melampui  ketentuan hukum  Allah, sebab Allah hanya
menentukan batas maksimal bagi laki-laki dan batas minimal bagi
perempuan. Dengan demikian, ijtthad bergerak di antara dua
batas maksimal dan minimal dengan mempertimbangkan kondisi
sekaligus memperkecil perbedaan bagian keduanya dan bahkan
terjadi persamaan bagian secara sempurna; yaitu 1:1.

Halah al-mustagim (posisi lurus tanpa alternatif). Dalam hal ini,
ketentuan hukum yang mana batas bawah dan batas atas berada
pada satu titik (garis lurus) tidak boleh lebih dan tidak boleh
kurang. Dalam teori ini, ijtthad tidak dibenarkan untuk

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 651



Muhammad Najib

mengambil hukum melebihi dari ketentuan batas maksimum dan
juga ijtihad tidak dibenarkan kurang dari batas minimum. Dengan
kata lain, tidak ada alternatif hukuman lain, tidak boleh kurang
dan tidak boleh lebih dari hukuman yang telah ditetapkan oleh
Allah. Teori ini dapat ditemukan pada kasus hukuman zina yaitu
100 kali jilid. Dalam ayat tersebut hukuman seratus jilid untuk
pelaku zina merupakan had maksimum dan minimum sekaligus,
karena dalam ayat tersebut ada kata-kata ,ra’fah® yang berarti tidak
ada keringanan. Tuhan menekankan bahwa pezina tidak boleh
dikasihani dengan mengurangi hukuman-hukuman yang
scharusnya ditimpakan

e. Halah al-hadd al-a’la li hadd al-muqarib duna al-mamas bi al-hadd
abadan (posisi batas maksimal cenderung mendekat tanpa
bersentuhan). Ketentuan hukum yang memiliki batas atas dan
bawah sekaligus, tetapi kedua batas tersebut tidak boleh kurang
atau lebih. Manusia yang berijtihad melebihi dan atau mengurangi
ketentuan batas tersebut berarti telah melanggar perintah Allah.
Misalnya, hubungan fisik yang terjadi antara manusia yang
berbeda jenis berawal dari batasan yang paling rendah yakni
bersentuhan fisik antara keduanya dan berakhir pada batasan
yang paling tinggi berupa tindakan yang menjurus pada hubungan
kelamin yang disebut dengan zina. Apabila seorang laki-laki dan
perempuan berada pada tahap yang menjurus pada perbuatan
yang mendekati zina dan belum melakukan perbuatan zina, maka
keduanya belum berada pada hukuman batas maksimal yang
ditetapkan Allah atau dalam kondisi tersebut si pelaku belum
dijatuhi hukuman zina.

t.  Halah al-hadd al-a’la mujaban wa al-hadd al-adna saliban (posisi batas
maksimal positif dan batas minimal negatif). Ketentuan hukum
yang memiliki batas atas dan batas bawah di mana batas atasnya
tidak boleh dilampaui karena bernilai positif, sedangkan batas
bawahnya boleh dilampaui karena bernilai negatif. Misalnya riba.
Menurut Shahrur bunga adalah riba, tetapi ia boleh dipungut
dengan catatan bila pihak debitur itu golongan pengusaha dan
bukan termasuk dalam kategori mustahak zakat dan sedakah
tanpa melebihi hutang pokok atau yang disebut dengan adh’afam
mudha’afah (berlipat ganda). Tetapi sebalik, jika debitur itu
termasuk golongan mustahak, maka tidak dibenarkan mengambil
bunga dengan alasan apapun, bahkan jika debitur itu tidak

652 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



Transformasi Paradigma Ushul Figh

sanggup membayar hutangnya, maka kreditur harus mengibahkan
uang dimaksud.

Urain di atas menggambarkan perwakilan dari para pemikir
modern yang merekonstruksi metode-metode yang dianggap mampu
menyahuti persoalan-persoalan yang muncul di era modern. Meskipun
dengan metode-metode yang berbeda, mereka pada prinsipnya
memiliki tujuan yang sama yakni bagaimana membumikan syariat
Islam salih li kulli zaman wa makan. Tetapi tetlepas dari metode-
metode yang ditawarkan, hal yang terpenting adalah bagaimana
merealisasikan ~ metode-metode  tersebut.  Yusuf = Qardhawi
mengatakan, salah satu cara efektif untuk melaksanakan ijtthad di era
seckarang adalah Ijtihad Jama’i, demikian juga pendapat Shahrur,
mengingat sulithya mencari orang yang mampu mengumpulkan
segudang persyaratan ijtihad.” 8

Ijtihad Jama’i adalah Ijtihad yang dilakukan oleh para mujtahid
untuk menyatukan pendapat pendapatnya dalam suatu persoalan,
dengan mengumpulkan para mujtahid dan juga para ilmuan lintas
sektoral dalam satu forum musyawarah untuk membahas fenomena
aktual yang terjadi. Ijtthad ini dilakukan dengan maksud untuk
memperoleh hasil yang lebih mendekati kepada kebenaran.

Kesimpulan

Ilmu ushul figh memiliki perjalanan panjang seiring waktu,
melalui berbagai fase yang mencerminkan evolusi dan dinamika.
Dimulai dari masa pertumbuhan, ketika konsep-konsep dasar mulai
terbentuk, hingga fase perkembangan yang menandai ekspansi
pemahaman dan penerapan. Masa pembukuan mencatatkan
pengetahuan dalam bentuk tulisan, sedangkan masa keemasan
menandai puncak kemajuan dalam metodologi dan pemikiran.
Sayangnya, fase kemunduran datang sebagai tantangan, terkait dengan
pergeseran pandangan dan pemahaman. Namun, dari kemunduran
tersebut muncul masa kebangkitan, menandai upaya untuk
memperbaharui dan mengembangkan ilmu ushul figh. Melalui setiap
fase ini, tergambar bahwa perubahan merupakan suatu keniscayaan
karena kompleksitas persoalan yang terus berkembang. Ilmu ushul
figh, dari fase embrio hingga fase modern, mengalami transformasi
untuk relevan dengan tuntutan zaman. Berbagai masalah dan

2 Yusuf Qaradawi, al-ljtihad &-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath,
(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 138.

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR 653



Muhammad Najib

pandangan yang muncul pada setiap fase menuntut pendekatan yang
berbeda, namun tujuan fundamentalnya tetap konsisten: bagaimana
membumikan syariat Islam agar relevan dan bermanfaat salih li kulli
zaman wa makan. Meskipun metodenya beragam, prinsip keseluruhan
tetap mengarah pada penguatan dan peningkatan pemahaman syariat.

Daftar Pustaka

Al-Qur’an al-Karim

HadraBik, Tarikh Tasyri” al Islami, Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995

Khallaf (al), Abdul Wahab. ‘Ilmu Ushul al-Figh, Kuwait: Dar al-
Qalam, 1978

Qaradawi, Yusuf. al-Ijtthad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-
Infirath, terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994

Qatthan (al) ,Manna Khalil. Tarikh Tasyri’ al Islami, Beirut: Dar
Kutub al Islami, 1998

Qasim, Abdurrahman bin Muhammad bin, Majmu’ al-Fatawa Ibn
Taimiyah, Madinah Munawwarah, 2004

Qaradawi, Yusuf. al-Ijtthad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-
Infirath, terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994

Siregar, Amir. Metode Zahiri Dalam pembentukan Sumber Hukum
Islam, Yokyakarta: Belukar, 2009

Sirry, Mun’im A. Sejarah Figh Islam Sebuah Pengantar, Surabaya:
Risalah Gusti, 1996

Shahrur, Muhammad. Nahw Ushul Jadidah li al-Figh al-Islami, ter;j.
Yokyakarta: Kalimedia, 2015

Zahro, Muhammad Abu. Ushul Figih, Jakarta: PT. Pustaka Firdaus,
2010

Zuhri, Muh Syaifuddin. Hukum Islam dalam Lintasan Sejarah, Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 1996

Zhahiri (al), Ibn Hazm. al-Thkam fi Ushul al-Ahkam, juz 1, 2dan 5,
Beirut: Dar al-Kutub al- ‘Ilmiyah,t.th

654 MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023



