
 MASADIR: Jurnal Hukum Islam 
Volume 03, Nomor 01, April 2023 p-ISSN: 2775-992X e-ISSN: 2776-0103; 632-654 

TRANSFORMASI PARADIGMA USHUL FIQIH: 

KONTINUITAS DAN PERUBAHAN DALAM PEMIKIRAN 

HUKUM ISLAM 

Muhammad Najib 
Universitas Kiai Abdullah Faqih (UNKAFA) Gresik 

E-Mail: Zainabnajib2005@gmail.com   
 

Abstract: Science is always developing and will 
continue to develop with the times, as is the science of 
ushul fiqh. This scientific discipline has periods or 
phases in its development. Starting from the embryonic 
phase until the modern century. This article aims to 
provide a comprehensive understanding of the 
development of the science of ushul fiqh and explore 
paradigm shifts in ulus fiqh thinking from the early 
period to the modern era. These include analyzing the 
factors that cause paradigm changes, continuity in the 
principles of fiqh, and the impact of this transformation 
on the understanding of Islamic law in the 
contemporary context. The methodology used is 
descriptive qualitative. The results of the analysis of the 
development of ushul fiqh show that change is 
important, because problems are always developing. 
Likewise, the science of ushul fiqh, from the embryonic 
phase to the modern phase, from mutaqaddimin to 
mutaakkhirin. The changes, problems and perspectives 
we face are of course different, so that all existing 
problems can be answered optimally. Even though the 
methods are different, in principle they have the same 
goal, namely how to ground the Islamic Salih Li Kulli 
Zaman Wa Makan law. 
 
Key word: Ushul Figh, Legal Transformation, Islamic legal 

thought 
 

Pendahuluan 
Transformasi paradigma dalam usul fiqh mencerminkan 

evolusi konsep-konsep hukum Islam dari masa ke masa. Seiring 
perjalanan sejarah panjang, paradigma ini menjadi medan intelektual 
yang terus berkembang, menyesuaikan diri dengan perubahan sosial 

mailto:Zainabnajib2005@gmail.com


 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  633 

dan budaya. Pemikiran hukum Islam, khususnya dalam domain usul 
fiqh, tidak terlepas dari konteksnya. Dari masa klasik hingga modern, 
pemikiran ini melalui berbagai fase yang mencerminkan respons 
terhadap dinamika masyarakat dan kebutuhan akan penafsiran hukum 
yang relevan. 

Kontinuitas nilai-nilai hukum Islam menjadi poin penting 
dalam transformasi ini. Meskipun paradigma berubah, prinsip-prinsip 
inti seperti keadilan, keseimbangan, dan keadilan tetap menjadi 
pijakan yang mengarahkan pemikiran hukum. Pemikir hukum Islam 
berusaha menjaga kesinambungan ini sambil merespons tuntutan 
zaman. Adanya perubahan-perubahan dalam paradigma usul fiqh juga 
mencerminkan dinamika dalam memahami dan mengaplikasikan 
hukum Islam dalam konteks kontemporer. Dengan munculnya 
berbagai isu kompleks seperti teknologi, ekonomi global, dan hak 
asasi manusia, pemikiran usul fiqh terus berkembang untuk 
memberikan pandangan yang relevan dan komprehensif terhadap 
tantangan zaman. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut tentang 
transformasi paradigma usul fiqh menjadi esensial untuk memahami 
dinamika evolusi pemikiran hukum Islam dari masa ke masa. 

Dalam perjalanan sejarah yang panjang, disaksikanlah evolusi 
dan perkembangan yang signifikan dalam disiplin ilmu usul fiqh, yang 
melibatkan transformasi besar dari masa klasik hingga era modern. 
Usul fiqh, sebagai landasan metodologis pemahaman hukum Islam, 
telah mengalami berbagai fase dan perkembangan, mewarisi 
kontribusi ulama dari masa ke masa. Pada masa klasik, usul fiqh 
membentuk kerangka metodologi yang kuat, merinci prinsip-prinsip 
interpretasi hukum dari sumber-sumber utama, seperti Al-Qur'an dan 
Hadis. Namun, dengan bergulirnya waktu dan munculnya perubahan 
kontekstual, terutama di era modern, para ulama dan pemikir hukum 
Islam dihadapkan pada kompleksitas tuntutan zaman yang 
berkembang. 

Perubahan sosial, teknologi, dan tantangan global menjadi 
faktor kunci yang memicu perluasan dan penyesuaian dalam 
pendekatan usul fiqh. Ulama dan pemikir hukum Islam tidak hanya 
mempertahankan relevansi konsep-konsep klasik, tetapi juga 
merumuskan metode baru untuk menjawab permasalahan 
kontemporer yang kompleks. Dengan demikian, adaptasi pendekatan 
usul fiqh menjadi suatu kebutuhan mendesak, memungkinkan 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 634 

pemahaman hukum Islam tetap relevan, inklusif, dan dapat menjawab 
tantangan masa kini dengan bijak. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang 
transformasi paradigma usul fiqh, menelusuri kontinuitas nilai-nilai 
hukum Islam, serta menganalisis perubahan-perubahan yang 
memengaruhi pemikiran hukum Islam. Melalui pemahaman yang 
lebih mendalam terhadap perjalanan usul fiqh, diharapkan dapat 
terungkap bagaimana paradigma tersebut terus berkembang untuk 
menjawab kompleksitas kehidupan modern dan memastikan 
kelangsungan relevansinya dalam masyarakat Islam. 
 
Ushul Fiqh Masa Embrio 

Ilmu ushul fiqih tumbuh bersama sama dengan ilmu fiqh, 
meskipun ilmu fiqh dibukukan terlebih dahulu dari pada ilmu ushul 
fiqh. Karena dengan tumbuhnya ilmu fiqh, tentu ada methode yang 
dipakai untuk menggali ilmu tersebut. Dan methode ini tidak lain 

adalah ilmu ushul fiqh.1 
Jika penggalian hokum fiqh setelah wafatnya rasulullah saw 

adalah pada masa sahabat, maka para fuqaha’ pada masa itu seperti 
ibn mas’ud, ali bin abi thalib, dan umar bin khattab tidak mungkin 
menetapkan hokum tanpa adanya dasar dan batasan. Bila seseorang 
mendengar bahwa ali bin abi thalib menetapkan sanksi (pidana) bagi 
orang yang meminum minuman keras, dan orang yang meneduh 
orang lain berbuat zina tanpa ada bukti, tentu beliau melalui prosedur 
penetapan hokum yang legal, atau menetapkan hokum berdasarkan 
preventif. Begitu juga ketika ibn mas;ud memberikan fatwa, bahwa 
iddahnya perempuan yang ditingal mati oleh suaminya, sementara ia 
sedang hamil, adalah sampai melahirkan. Berdasarkan firman allah 
saw: 

 واولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن
Dia memberikan fatwa demikian karena menurut asumsinya 

bahwa surat at thalaq tersebut turun setelah surat al baqarah. 
Cara ini mengisyaratkan pada satu kaidah fiqh bahwa ayat 

yang turun kemudian (akhir) itu menasakh (menghapus) ayat yang 
turun lebih dahulu atau mentakhsisnya. Dengan demikian jelaslah 
bahwa cara penetapan hokum tersebut menunjukkan adanya methode 

                                                 
1 Muhammad Abu Zahro, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) Hal, 

8. 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  635 

ushul fiqh. Artinya kita harus meyakini bahwa ijtihad para sahabat 
semuanya berdasarkan methodologi, meskipun mereka tidak selalu 

menjelaskan hal tersebut.2 
Pada masa Tabi'in, penggalian hukum syariah semakin meluas 

karena banyaknya permasalahan pada saat itu. Para ulama Tabi'in 
seperti Sa'id ibn Musayyab di Madinah, 'Alqamah, dan Ibrahim an-
Nakha'i di Irak memberikan fatwa sebagai dasar dengan merujuk pada 
Al-Qur'an, Hadits, dan fatwa-fawat sahabat. Jika tidak ada keterangan 
dari nash, sebagian dari mereka menggunakan pertimbangan maslahah 
(kemaslahatan) dalam menetapkan hukum, sementara yang lain 
mengambil jalan qiyas. Ibrahim an-Nakha'i dan fuqaha' Iraq 
menetapkan hukum-hukum cabang dengan menetapkan 'illat (titik 
persamaan) untuk membandingkan berbagai permasalahan 

Pada periode tabi'in ini, kita menjumpai methode penetapan 
hukum syara' yang lebih banyak dibanding periode sebelumnya (masa 
sahabat), karena setiap madzhab/aliran fiqh mempunyai methode 
penetapan hukum yang berbeda dengan madzhab fiqh yang lain. 
Setelah periode tabi'in, tepatnya pada masa imam-imam mujtahid, 
methode penetapan hukum syara' bertambah banyak corak dan 
ragamnya. Dengan semakin banyaknya methode penetapan hukum, 
maka semakin banyak pula kaidah-kaidah istinbath dan petunjuk-
petunjuknya, sebagaimana dapat kita lihat dengan jelas dari ucapan 

para imam mujtahid.3 
Imam Abu Hanifah misalnya membatasi dasar-dasar 

ijtihadnya dengan menggunakan al-Qur'an, Hadits dan fatwa-fatwa 
sahabat yang telah disepakati. Sedang fatwa-fatwa yang masih 
dipersilisihkan. dia bebas untuk memilih salah satunya, dan tidak 
keluar (menyim- pang) dari fatwa-fatwa tersebut. Dia sama sekali tidak 
mau meng ambil pendapat para tabi'in, karena dia berpendapat bahwa 
mereka sama (sederajat) dengan dirinya. Dalam berijtihad, dia 
menyamakan antara qiyas dan istihsan. Seorang muridnya Muhammad 
ibn Hasan as-Syaibani mengatakan, "Para pengikut Abu Hanifah 
berbantah- bantahan dengan beliau dalam masalah qiyas. Jika beliau 
mengataka "beristihsanlah, maka tidak ada seorangpun yang 
melanjutkan per debatan tersebut." 

                                                 
2 Ibid, hal 15. 
3 Manna Khalil al Qatthan, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al 

Islami, 1998) hal, 25  



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 636 

Imam Maliki mempunyai methode ijtihad yang jelas dengan 
berlandaskan pada amal (tradisi) penduduk Madinah. Hal itu di 
jelaskan di dalam kitab-kitabnya, risalah-risalahnya, syarat periwayatan 
hadis serta kritiknya terhadap hadits seperti yang dilakukan oleh Iman 
Shairafi al-Mahir. Begitu juga penolakannya terhadap sebagian atara 
yang dinisbatkan kepada Rasulullah lantaran bertentangan dengan 
nash al-Qur'an atau ketetapan yang telah masyhur dalam kaidah 
agama, seperti penolakannya terhadap hadits yang berbunyi: 

ع  سَ هُ إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِ إِنََءِ أَحَدكُِمْ غَسْلُ   اب ْ
Artinya: "Apabila ada anjing menjilat pada bejana kamu 

sekalian, mala basuhlah (sucikanlah) tujuh kali". 
Atau penolakannya terhadap hadits tentang khiyar majlis dar 

hadits tentang pemberian shadaqah dari orang yang wafat. Demikian 
pula Abu Yusuf juga mempunyai cara tersendiri dalam berijtihad, 
seperti yang dijelaskan di dalam kitab al-Kharaj dan dalam 

penolakannya terhadap cara yang ditempuh oleh Imam al-Auza'i.4 
 

Masa Pembukuan 
Imam Syafi'i, seorang ilmuwa bangsa Quraisy, yang 

bermaksud untuk mengkodifikasikan (membukukan) ilmu Ushul 
Fiqh. Maka mulailah beliau menyusun methode methode penggalian 
hukum syara', sumber-sumber fiqh serta petun juk-petunjuk ilmu 
Ushul Fiqh. Imam Syafi'i telah memperoleh peninggalan hukum-
hukum figh yang diwariskan oleh sahabat, tabi'in dan para imam yang 
telah men dahuluinya. Juga rekaman hasil diskusi antara aliran fiqh 
yang macam-macam, sehingga beliau memperoleh gambaran yang 

kongkrit antara fiqh ahli Madinah dan fiqh ahli Iraq.5 
Dengan modal tersebut serta pengetahuannya tentang figh 

Madinah yang dia pelajari dari Imam Malik, figh Iraq yang dia pelajari 
dari Imam Muhammad bin Hasan dan fiqh Makkah yang dia pelajari 
ketika berdomisili si sana serta dengan kecerdasannya yang luar biasa, 
maka dia menyusun kaedah-kaedah yang menjelaskan tentang ijtihad 
yang benar dan ijtihad yang salah. Kaedah-kaedah itulah yang akhirnya 

disebut ushul fiqh.6 

                                                 
4 Ibid, hal 30. 
5 Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995) hal, 12 
6 Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami, (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995) hal, 19 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  637 

Bukanlah merupakan suatu hal yang aneh, bila pembahasan 
dan pembukuan masalah-masalah fiqh lebih dahulu dari pada 
pembukuan ilmu Ushul Fiqh. Karena ushul fiqh sebagai dasar dan 
pegangan dalam menggali hukum serta untuk mengetahui istinbath 
yang benar dan istinbath yang salah, maka ushul fiqh merupakan 
kaedah, sedangkan materinya adalah fiqh. Setiap kaedah selalu 
timbulnya lebih akhir dari pada materi. Ilmu Nahwu (Gramatika 
bahasa Arab) timbulnya lebih akhir dari pada bahasa yang fusha, para 
penyair telah mengalunkan sya'irnya dengan susunan tertentu sebelum 
Imam Khalil ibn Ahmad al-Farahidy menyusun kaedah 'arudh. Begitu 
juga manusia telah berdiskusi dan berfikir sebelum Aritoteles mem- 
bukukan ilmu manthiq (logica). 

Imam Syafi'i, pemikir Ushul Fiqh pertama, memiliki 
pengetahuan mendalam bahasa Arab, keahlian hadits, dan penguasaan 
masalah fiqh. Kealimannya terlihat dalam memahami perbedaan 
pandangan ulama sejak periode sahabat. Dengan modal ini, Imam 
Syafi'i menjadi sarana utama dalam menggali hukum syariah, 
menggunakan kaedah yang menjadi pijakan ulama berikutnya. 

Imam Syafi'i, dengan keahlian bahasa, mengembangkan 
metode penggalian hukum dari nash al-Qur'an dan Hadits. Belajar di 
Makkah dari Abdullah ibn Abbas, pemahaman tentang nasikh (yang 
menghapus) dan mansukh (yang dihapus) diperoleh. Penguasaan atas 
fiqh ahli ra'yi dan pandangan sahabat menjadi dasar dalam 
menetapkan kaedah-kaedah qiyas. Meskipun tidak menciptakan semua 
kaedah, Imam Syafi'i menganalisis metode penetapan hukum yang 
digunakan oleh ulama' fiqh. Dialah yang pertama kali menghimpun 
metode-metode tersebut dalam disiplin ilmu yang tersusun secara 
sistematis, serupa dengan Aristoteles yang membukukan ilmu Logica, 
menyusun cara berfikir tanpa menciptakan dasar-dasar berfikir. 

Pendapat yang menetapkan Imam Syafi'i sebagai pemula 
dalam membukukan ilmu Ushul Fiqh ini adalah pendapat Jumhur 
(mayon- tas) fuqaha', dan tidak ada yang mengingkarinya kecuali 
golongan syi’ah imamiyah yang menyatakan bahwa orang yang 
pertama kali membukukan ilmu ushul fiqh adalah Muhammad al baqir 
bin ali zainal abidin, yang kemudian diikuti oleh putranya yang 

bernama imam abu abdillah ja’far ash shadiq.7 
 

                                                 
7 Muhammad Abu Zahro, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) Hal, 

21 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 638 

Masa Perkembangan 
Awal perkembangan ilmu ushul fiqih diawali pada 

perkembangan pemikiran Mujtahid, dipelopori oleh imam Syafi’i 
dengan metode pembukuan ushul fiqihnya ar-Risalah, kemudian 
Mujtahid dari masing-masing madzhab sebagai penerus madzhabnya 
itupun ikut serta dalam mempelopori madzhabnya bahwa mereka 
mempunyai metode ushul fiqih sendiri. Perkembangan ini terus 
berlanjut, baik dari golongan ahlu ra’yi sampai golongan ahlu hadis 
sampai pada masa ulama muta`akhirin. Seperti karya karya berikut ini 

Dari ulama syafi’iyyah semua pemikirannya itu dapat dilihat 
dari hasil karya dalam bentuk tiga kitab, yang kemudian dikenal 
dengan sebutan alarkan al-thalathah, yaitu sebagai berikut: 1. Kitab al-
Mu’tamad, karya Abu Husain Muhammad Ibnu ‘Ali alBashriy (wafat 
412 H). 2. Kitab al-Burhan, karya al-Imam al- Haramain (wafat 474 
H). 3. Kitab al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usūl, karya al-Ghazali (wafat 
500 H). 4. al-Luma’ karya al-Syirazi 5. al-Waraqat karya al-Juwayni 6. 
al-Mahsul karya Fakhruddin al-Razi, al-Burhan dan, 7. al-Ihkam fi 
Ushul al-Ahkam karya al-Amidi, 8. Minhaj al-Wushul ila Ilm a’-Ushul 
karya al-Baidlawi dan sebagainya. 

Dari ulama Hanafiyyah Karya ushul fiqh di kalangan Hanafi 
cukup banyak dikenal dan dirujuk. adapun Ciri khas penulisan 
madzhab Hanafi dalam mengarang kitab ushul adalah persoalan-
persoalan hukum yang furu yang dibahas oleh para imam mereka, lalu 
membuat kesimpulan metodologis berdasarkan pemecahan hukum 
furu tersebut. Jadi, kaidah-kaidah dibuat secara induktif dari kasus-
kasus hukum. Kaidah-kaidah yang sudah dibuat bisa berubah dengan 
munculnya kasus-kasus hukum yang menuntut pemecahan hukum 
yang lain. Kitab-kitab ushul fiqh yang khas menunjukkan metode 
Hanafiyah antara lain: 1. al-Fushul fi Ushul Fiqh karya Imam Abu 
Bakar al-Jashshash (Ushul alJashshash) sebagai pengantar Ahkam al-
Quran. 2. Taqwim al-Adillah karya Imam Abu Zayd al-Dabbusi 3. 
Kanz al-Wushul ila Ma’rifat al-Ushul karya Fakhr al-Islam al-Bazdawi. 
4. Ushul Fiqh karya Imam al-Sarakhsi (Ushul al-Syarakhsi). Kitab-
kitab yang berkembang pada zaman kontemporer saat ini, yaitu: 1. 
Ushul Fiqih, oleh A. Wahab Khalaf. 2. Mabadi’ul Awaliyah, Assulam, 
Al Bayan, oleh A. Hamid Hakim. 3. Al-Mustasyfa, oleh Abu Hamid 
Muhammad bin Muhammad AlGhazali Asyafi’iy, Tankihul Ushul, 
oleh Syadrus Syariah Ubaidillah bin Masudi Al Bukhary Al-Hanafi. 

 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  639 

Masa kemunduran 
Perkembangan hukum Islam pasca ulama mazhab dikenal 

dengan periode taqlid atau kejumudan. Periode ini terjadi pada awal 
tahun 300-an H atau dari awal abad ke- 4 H sampai abad ke-13 H. 
Masa yang sangat panjang lebih kurang 500 tahun. Masa ini benar-
benar masa keterpakuan tekstual yang sangat mencekam. Dalam buku 
‚Khulasoh Tarikh at-Tasyri’ al-Islami‛ di sebutkan ada beberapa sebab 
terjadinya taqlid yang pada gilirannya menyebabkan kemandekan 

ijtihad ketika itu, yaitu:8 
1. Daulah Islamiyah terbagi ke dalam beberapa kerajaan, mereka 

saling berperang, fitnah dan tipu daya yang mempengaruhi 
semangat keilmuan.  

2. Terpecahnnya ulama mujtahid ke dalam beberapa golongan dan 
masing-masing golongan memiliki madrasah tasyri’iah sendiri , 
membuat setiap murid dari tiap-tiap madrasah sibuk untuk 
memenangkan dan memperkokokh mazhabnya masing-masing 
dengan segala cara. Mereka mengemukakan bukti kebenaran 
madzahbnya, demikian juga kelebihan tokohnya, sekaligus 
menunjukkan kelemahan madzhab lainnya.  

3. Munculnya sejumlah mujtahid yang tidak memiliki keahlian 
berijtihad dan melahirkan bermacam-macam fatwa yang berbeda-
beda dalam kasus yang sama, menimbulkan kekhawatiran di 
kalangan ulama sehingga pada akhir abad ke-4 H dinyatakan 
pintu ijtihad tertutup.  

4. Para ulama telah dijangkiti penyakit akhlak yang membuat 
mereka terhalang dari ketinggian martabat ijtihad. Mereka saling 
menghasut dan mementingkan diri sendiri. jika seorang ulama 
memberi fatwa tentang suatu persoalan, maka ulama lain akan 
menyalahkan fatwa tersebut dengan cara yang batil.  

5. Kitab-kitab fiqh mazhab memberi dampak negatif terhadap 
perkembangan ijtihad, sebab para pengikut mazhab tidak lagi 
melakukan ijtihad. Mereka cukup mengikuti apa yang telah 
ditetapkan imam madzhab sebelumnya tanpa harus 
mempertanyakan relevansi dan ketepatannya. Mereka merasa 
puas dengan apa yang sudah ditinggal oleh imam madzahab 
sebelumnya, sehingga merasa tidak perlu dan tidak terdorong 

                                                 
8 Hadra Bik, Tarikh Tasyri’ al Islami (Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995), hal: 56 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 640 

untuk berijtihad, yang pada akhirnya melemahkan bahkan 

menghilangkan daya ijtihad.9 
Meskipun demikian, bukan berarti tidak ada kegiatan ijtihad. 

Karena faktanya pada periode ini muncul beberapa ulam mujtahid. 
Hanya saja, sepeninggalan empat imam besar (Abu Hanifah, Malik, 
Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal), mereka menempatkan 
dirinya sebagai mujtahid yang terikat oleh pemikiran salah satu dari 
empat mazhab dan tidak memilih bebas berijtihad seperti para imam 
yang empat. Di antaranya adalah; 
1. Ibnu Hazm 

Nama lengkapnya adalah Abu Muhammad ‘Aly Ibn Ahmad 
Ibn Sa’id Ibn Hazm Ibn ghalib Ibn Khalaf Ibn Sa’ad Ibn Abi Sufyan 

Ibn Yazid1 0. Ibn Hazm menisbahkan diri kepada mazhab Zhahiri 
(Daud Ibn Ali al-Isfahani) di mana sebelumnya pernah mengikuti 
mazhab Maliki dan juga mazhab Syafi’i. Namun demikin, beliau 
menolak tegas taqlid dan menuntut setiap orang untuk berijtihad 
langsung kepada Alquran dan hadis. Ijtihad menurut beliau adalah 
kembali kepada Alquran dan sunnah. Ibn Hazm sangat tenguh dalam 
berpegang kepada nas, dan ia membangun teori hukumnya bahwa 
semua masalah agama telah diatur dalam teks Alquran dan sunnah. Ia 
mengatakan; 

 لدين كله منصىص ان ا 
Artinya:‛ semua aturan agama sudah terdapat dalam nas‛.  
Ibn Hazm membangun ushul fiqhnya di atas empat sumber 

yaitu, Alquran, hadis, ijma dan dalil. Metode ijtihad Ibn Hazm 
cenderung kepada pendekatan dzahiriyah yaitu suatu metode yang 
mengacu kepada pengertian lahiriah lafaz yang terdapat dalam 
Alquran dan sunnah secara tekstual. Alquran maupun sunnah harus 
dipahami berdasarkan pengertian kebahasaan dengan bertumpu pada 
norma dan ketentuan bahasa yang berlaku pada masyarakat pengguna 
bahasa Arab itu sendiri. Dengan pendapat dzahiriyah ini, suatu lafaz 
menurut Ibn Hazm tidak boleh ditakwilkan atau dialihkan dari makna 
hakiki kepada makna majazi, kecuali apabila pengalihan itu didasarkan 
pada nash Alquran, sunnah, ijma’ atau tuntutan hal yang ditangkap 

                                                 
9 Abdul Wahab Al-Khallaf, ‘Ilmu Ushul al-Fiqh (Kuwait: Dar al-Qalam, 1978), 

hal: 96-98. 
1 0 Amir Siregar, Metode Zahiri Dalam pembentukan Sumber Hukum Islam 

(Yokyakarta: Belukar, 2009), hal: 23 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  641 

indera secara mudah dan makna ketakwilannya harus tercakup oleh 
pengertian lafaznya secara kebahasaan. Kemudian Ibn Hazm menolak 
adanya ta’arud nushus, seperti yang diyakini kebanyakan ulama. Bagi 
Ibn Hazm, Alquran dan hadis sama-sama wahyu Allah yang satu sama 

lain saling menguatkan dalam menjelaskan hukum-hukum syara’1 1. 
Beliau juga tidak mengakui adanya tarjih, karena menurutnya semua 
dalil yang tampak bertentangan dapat dikompromikan, misalnya 

dengan cara takhsis, pengkhususan ayat-ayat yang umum.1 2 
Dalam menyahuti persoalan-persoalan yang tidak ditemukan 

hukumnya di dalam nas secara zhahir, maka Ibn Hazm dalam 
melakukan ijtihadnya menggunakan istidlal. Dalil di sini tidak sama 
dengan qiyas seperti yang dipersepsikan. Dalil yang dimaksud oleh 
Ibn Hazm adalah al-dalil yang masih bersumber dari Alquran, sunnah 

dan ijma’. Ad- dalil itu implisit di dalam nas. Ia berkata;1 3 

خرون ظن ا واع ظن قىلهم بجهلهم ان قىلنا بالدليل خروج منا عن النص والاجم 
  ان القياس والدليل واحد فأخطئىا فى ظنهم افحش خطأ)

( Artinya: Mereka menyangka dengan kebodohannya bahwa 
pendapat kami tentang dalil sebenarnya keluar dari nas dan ijma. Ada 
juga menyangka bahwa qiyas dan dalil sama, hal itu sungguh 
merupakan prasangka mereka yang salah.  

Pernyataan ini menunjukkan bahwa Ibn Hazm tetap pada dalil 
yang diambil langsung dari nash atau ijma’ dan hanya mempunyai satu 
alternatif pengertian saja. Dengan cara yang demikian, Ibn Hazm 
berusaha tetap konsisten dengan kecenderungan metode zhahiriahnya 
dan menolak penggunaan qiyas dan berbagai bentuk ra’y. 
2. Imam Al Ghazali 

Nama lengkapnya Abu Hamid ibn Muhammad Ibn 
Muhammad Ibn Taus Ahmad alTusi al-Syafi’i. Lahir tahun 450 
H/1058 M di desa Ghazlah Thabran. Imam al-Ghazali memiliki 
pemikiran hukum Islam yang luas melampaui gurunya. Namun begitu, 
beliau tetap menisbahkan diri kepada gurunya imam Syafi’i. Salah satu 
metode ijtihad yang beliau kembangkan adalah konsep maslahah 
dalam pembentukan hukum. Beliau dianggap sebagai peletak asas-asas 

                                                 
1 1 Ibn Hazm Az-Zhahiri, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz 1, 2dan 5, (Beirut: Dar 

al-Kutub al- ‘Ilmiyah,t.th), hal: 161-162 
1 2 Ibid, hal: 202 
1 3 Ibid, hal: 203 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 642 

utama atau kerangka ilmu maqashid al-syari’ah. al-Raysuni 
mengatakan, imam al-Ghazali mempunyai kedudukan dan pengaruh 
yang luas dalam pembahasan ilmu maqashid sampai hari ini, meskipun 
cikal bakal maqashid sudah ada di masa imam al-Juwaini, karena 

pemikirannya lebih komprehensif dan sistematis.1 4  
Maslahah bagi imam al-Ghazali, merupakan metode dalam 

istinbath hukum bukan sebagai dalil. Berbeda dengan imam lain, 
seperti al-Syatibi yang memposisikan maslahah sebagai dalil, demikian 
juga Najm al-din al-Thufi. Di kutip dari kitab ‚al-Mustasfa fi ‘Ilm 
alUshul‛, imam al-Ghazali mengatakan bahwa 

  المصلحة فهي عبارة فى الأصل عن جلب منفعة او دفع مضرة
(maslahah adalah mendatangkan manfaat dan menolak 

mudharat).  
Kemudian maslahah menurut beliau pada hakekatnya adalah 

memelihara tujuan syari’at dalam lima hal yakni, memelihara agama, 
jiwa, akal, keturunan serta harta. Apabila seseorang melakukan suatu 
perbuatan yang pada intinya untuk memelihara kelima aspek tujuan 
syara’ tersebut, maka dinamakan maslahah. Demikian juga, upaya 
untuk menolak segala bentuk kemudharatan yang berkaitan dengan 

kelima aspek tersebut juga disebut dengan maslahah.1 5  
3. Ibn Taimiyah 

Nama lengkapnya Taqiy ad-Din Abu al-Abba Ahmad Abd 
Halim ibn Halim Ibn Majd al-Din al-Barakah Abd as-Salam ibn 
Muhammad al-khudri ibn Abdillah ibn Taimiyah al-Harran. Beliau 
lahir di Haran pada tahun 661 H/ 1263 M. Menurut Ibn Taimiyah, 
ijtihad bukan monopoli seseorang melainkan dapat dilakukan oleh 
banyak orang. Beliau mengajak untuk mengakaji ulang hasil-hasil 
ijtihad ulama terdahulu dan melakukan ijtihad terhadap persoalan-
persoalan yang belum dibahas dan belum ditentukan hukumnya. 
Sebab kata Ibn Taimiyah, seorang mujtahid terkadang hanya 
melakukan ijtihad terhadap suatu masalah tertentu, tidak pada masalah 

lain.1 6 

                                                 
1 4 Mun’im A Sirry, Sejarah Fiqh Islam Sebuah Pengantar, (Surabaya: Risalah 

Gusti, 1996), hal: 10 
1 5 Abu Hamid Al-Ghazali, al-Mustasfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyah, 1993), hal: 174 
1 6 Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim, Majmu’ al-Fatawa Ibn Taimiyah, 

(Madinah Munawwarah, 2004), hal:212 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  643 

Kemudian, jika ada masalah yang dipertentangkan kaum 
muslimin, seharusnya terlebih dahulu melakukan penyelidikan 
terhadap semua pendapat yang ada lalu mengambil salah satu 
pendapat yang kebenarannya mendekati Alquran dan sunnah. Untuk 
itu, seseorang boleh pindah dari satu pendapat ke pendapat lain yang 
lebih kuat dan jelas kebenarannya. Sebaliknya, mengikuti pendapat 
yang tidak mempunyai alasan yang kuat dan hanya semata-mata 
karena hawa nafsu, maka yang demikian merupakan perbuatan tercela. 
Setiap pendapat boleh diambil dan boleh tidak. Yang dilarang untuk 
ditinggalkan adalah sabda Rasul, selamnya harus diambil dan tidak 
boleh ditinggalkan. Bagi Ibn Taimiyah, satu-satunya mazhab yang 

benar adalah mazhab Nabi Muhammad SAW.1 7 
Ijtihad Ibn Taimiyah mengutamakan Alquran, Sunnah, Ijma', 

dan Qiyas. Alquran sebagai sumber utama, sunnah sebagai sumber 
kedua. Berbeda dengan Ahmad bin Hanbal yang menekankan an-
nushus (Alquran dan hadis) dan fatwa sahabat, serta qiyas. Ahmad bin 
Hanbal minim menggunakan ra'y, sementara Ibn Taimiyah lebih 
fleksibel. Posisi qiyas keempat menunjukkan perbedaan, Ibn Taimiyah 
hanya menerima qiyas shohih. 

Ketiga ulama mujtahid di atas menunjukkan bahwa pada 
periode ini masih ada aktivitas para ulama dalam melakukan ijtihad. 
Meskipun terjadi perdebatan di kalangan ulama, apakah mereka ini 

tergolong sebagai mujtahid mustaqil atau tidak.1 8 
Menurut ulama ushul, pasca imam mazhab telah muncul 

beberapa bentuk ijtihad. Menurut Abu Zahrah, setelah periode imam 
mazhab muncul bentuk-bentuk mujtahid lain. 
1. Mujtahid muntasib. Mereka adalah mujtahid-mujtahid yang 

mengambil pendapatpendapat imamnya dalam ushul tetapi 
berbeda pendapat dalam persoalan furu’, meskipun secara umum 
ijtihadnya menghasilkan kesimpulan-kesimpulan yang hampir 
sama dengan hasil yang diperoleh imamnya, karena di antara 
keduanya memiliki hubungan yang sangat erat. 

2. Mujtahid fi al-Mazhab. Mereka mengikuti imamnya baik dalam 
ushul atau metode maupun furu’ yang telah ada. Mereka terbatas 
melakukan istinbath hukum terhadap masalah-masalah yang 

                                                 
1 7 Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim, Majmu’ al-Fatawa Ibn Taimiyah, 

(Madinah Munawwarah, 2004), hal: 208 
1 8 Muhammad Abu Zahro, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) 

Hal, 393-396 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 644 

belum diriwayatkan oleh imamnya, tidak pada persoalan yang 
telah ada ketetapan hukumnya di dalam mazhab. 

3. Mujtahid murajjih. Mereka ini tidak melakukan istinbath terhadap 
hukumhukum furu’ yang belum ditetapkan hukumnya oleh ulama 
terdahulu, yang mereka lakukan adalah mentarjih di antara 
pendapat-pendapat yang diriwayatkan dari imam mereka dengan 
alat tarjih yang telah dirumuskan oleh mujtahid sebelumnya. Di 
antara mereka itu adalah, al-Qaduri dan pengarang al-hidayah 
serta ulama-ulama sebangsanya dari kalangan mazhab Hanafi. 

4. Mujtahid fi at-Takhrij atau mukharrij. Mereka ini tidak melakukan 
ijtihad dalam mengistinbathkan hukum dari berbagai masalah, 
mereka membatasi ijtihadnya dalam menafsir ucapan-ucapan 
imamnya yang mujmal atau menyatakan arah tertentu bagi 
hukum yang mengandung kemungkinan (muhtamil) dua arah. 
Mereka menghilangkan kesamaran dan kegelapan yang 
terkandung pada ucapan-ucapan dan hukum-hukum imam 
mereka. Mereka ini sperti Jashshash dari pengikut imam Hanafi. 

5. Mujtahid muhafizh. Tingkatn ini sebenarnya sudah masuk pada 
kategori muqallid, hanya saja mereka memiliki kemampuan dalam 
hujjah dengan mengetahui hasil tarjih ulama terdahulu. Para 
mujtahid di sini mampu membedakan antara antara pendapat 
yang terkuat, kuat, yang dha’if, riwayat yang zhahir, mereka juga 
mengetahui kitab-kitab matan yang mu’tabar dan mereka juga 
tidak menukil di dalam kitabkitabnya pendapat-pendapat yang 
tertolak (mardud) dan juga pendapat yang dho’if. 

6. Muqallid. Mereka ini adalah ulama yang hanya mampu memahami 
kitab-kitab tetapi tidak mampu melakukan tarjih terhadap 
beberapa pendapat atau riwayat. Dengan kata lain, mereka hanya 
menerima apa adanya di dalam kitab, mereka cukup mengatakan 
di sana terdapat pendapat begini, mereka tidak mampu 

mengkalsifikasi dalil-dalil, pendapat-pendapat maupun riwayat.1 9 
Pada pasca imam mazhab, ulama memberikan kontribusi 

berharga pada perkembangan hukum Islam melalui Ushul Fiqh. Meski 
tidak sehebat masa keemasan, ulama menghimpun pemikiran ulama 
madzhab, membandingkan pendapat imam madzhab, dan 
merumuskan dasar-dasar ushuliyah. Mereka menyajikan pemikiran 
dalam bentuk syarah kitab asli dan hasyiah, yang kemudian diperluas 

                                                 
1 9 Muhammad Abu Zahro, Ushul Fiqih, (Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2010) 

Hal, 100 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  645 

atau diringkas oleh ulama lain. Dua metode penulisan Ushul Fiqh 
berkembang: teoritis, seperti kitab al-Mu'tamad dan al-Burhan, dan 
yang terpengaruh hukum juz'iyyah, seperti kitab Ushul al-Kharkhi. Ini 
mencerminkan keberagaman pendekatan dalam menyusun landasan 
ijtihad dan fatwa. 

 
Masa Kebangkitan 

Era kebangkitan Islam dimulai pada 1800 M, dipicu oleh 
Ekspedisi Napoleon di Mesir. Umat Islam menyadari kelemahan dan 
perlu pembaharuan untuk mengatasi tantangan modern. Salah satunya 
adalah membuka pintu ijtihad luas. Namun, persoalan kontemporer 
yang kompleks menuntut para ulama merekonstruksi metodologi 
hukum agar lebih relevan dan mampu mengantisipasi masalah zaman. 
Mereka menilai metodologi ulama sebelumnya kurang sesuai dengan 
realitas kontemporer 

Saat ini zaman telah banyak mengalami perubahan, prinsip 
ushul fiqh juga harus diubah sesuai dengan tuntutan kemaslahatan 
zaman. Yusuf Qardhawi dalam sebuah forum pernah ditanya tentang 
kemungkinan adanya pembaharuan ilmu ushul fiqh, dengn tegas ia 
menjawab bahwa hal itu sangat mungkin untuk dilakukan. Dengan 
alasan, tidak semua bagian dalam ilmu ushul fiqh itu qath’i, ada 
banyak bagian dalam ilmu ushul fiqh itu yang bersifat zhanni. Hal ini 
terbukti dengan banyaknya perbedaan pendapat dalam ilmu ushul 

fiqh.2 0 Senada dengan itu, Muhammad Iqbal juga berpendapat bahwa 
pembaharuan ushul fiqh itu perlu dan merupakan kerja intelektual 
yang sangat besar, agar hukum Islam mampu berevolusi sesuai dengan 

kebutuhan zaman, sebagaimana yang dilakukan Umar bin Khattab2 1.  
Hasan Turabi menekankan perlunya merekonstruksi ilmu 

ushul fiqh dengan menggabungkan ilmu naql (Alquran dan sunnah) 
dan ilmu rasional yang berkembang. Menurutnya, ilmu ushul fiqh dan 
keislaman kering dari realitas masyarakat, mengabaikan hukum Islam 
terkait kehidupan sosial. Oleh karena itu, perlu diciptakan kaidah-
kaidah ushul fiqh baru sesuai tuntutan zaman. 

Wael B. Hallaq mengatakan, ada sejumlah tokoh yang 
menawarkan rekonstruksi ilmu ushul fiqh yang sesuai dengan kondisi 

                                                 
2 0 Yusuf, Qaradawi. al-Ijtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath, 

(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 205 
2 1 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of ReligiousThought in Islam. (Lahore: 

Javid Igbal, 1971), hal: 75 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 646 

hari ini, tetapi yang dianggap berhasil menawakan teori-teori baru 
dalam ilmu ushul fiqh sangat sedikit dan mereka ini diposisikan pada 
kelompok religious liberalism (liberalisme keagamaan). Kelompok ini 
menurut Hallaq terdiri dari para pembaharu ilmu ushul fiqh yang ide-
idenya bersifat liberal dan sama sekali tidak berangkat dari paradigma 
lama. Kelompok ini memiliki kecenderungan yang kuat untuk 
membuang semua prinsip yang telah dibangun oleh ulama ushul fiqh 
klasik. Selain itu, kelompok ini juga lebih mementingkan penafsiran 
terhadap jiwa dari teks literal bukan teks literalnya dan lebih 
menekankan pada upaya memahami keterakiatan antara teks dan 
konteks. Pemikiran mereka ini menurut Hallaq lebih mampu 
memberikan sumbangan teori dan metodologi baru dalam 

mewujudkan hukum Islam yang humanistik.2 2 
Berdasarkan beberapa literatur, tokoh-tokoh di maksud di 

antaranya adalah sebagai berkut:  
1. Fazlur Rahman 

Dalam melakukan ijtihad, Fazlur Rahman menawarkan 
metode yang dikenal dengan double movement atau gerakan ganda. 
Gerakan pertama, dari yang khusus kepada yang umum. Berpikir dari 
ayat-ayat spesifik menuju kepada prinsip yang bersifat umum yang 
terkandung di dalamnya atau dengan kata lain berpikir dari aturan-
aturan legal spesifik menuju pada moral social. Dalam gerakan 
pertama ini ada dua langkah yang harus dilakukan. Langkah pertama, 
seorang mujtahid dalam berijtihad harus memahami arti atau makna 
suatu pernyataan (ayat) dengan mengkaji stuasi atau problema historis 
di mana pernyataan Alquran tersebut merupakan jawabannya. Tentu 
saja sebelum mengkaji ayat-ayat spesifik dalam situasi-situasi 
spesifiknya, suatu kajian situasi makro dalam batasan-batasan 
masyarakat, agama, adat-istiadat, lembaga bahkan keseluruhan 
kehidupan masyarakat di Arabia pada saat Islam datang dan 
khususnya di Makkah dan sekitarnya, harus dilakukan terlebih dahulu. 
Jadi langkah pertama dari gerakan pertama ini adalah upaya 
memahami Alquran secara utuh maupun dalam batasan-batasan 
ajaran spesifik yang merupakan respon terhadap situasi-situasi 
spesifik. Langkah kedua, mengeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik 
tersebut dan menyatakan sebagai pernyataan-pernyataan yang 
memiliki tujuan moral sosial umum, yang dapat disarikan dari 

                                                 
2 2 Wael B Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, (terj. Jakarta: Rajawali 

Pers, 2000), hal: 254 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  647 

ungkapan ayat-ayat spesifik dalam sinar latar belakang sosio-historis 
dan dalam sinar "rationes leges" ('illat hukm) yang sering digunakan. 

Gerakan kedua, dari yang umum kepada yang khusus. 
Gerakan kedua merupakan upaya perumusan prinsip-prinsip umum, 
nilai-nilai dan tujuan-tujuan Alquran yang telah disistematisasikan 
melalui gerakan pertama terhadap situasi dan atau kasus aktual 
sekarang. Artinya, ajaran-ajaran yang bersifat umum tersebut harus 
dirumuskan dalam konteks sosio-historis yang konkrik sekarang ini.  

Metode ijtihad Fazlur Rahman menghasilkan keputusan 
hukum yang baru dibandingkan dengan fiqh tradisional, kemungkinan 
menyimpang dari kaidah tekstual namun tetap berpegang pada kaidah 
Al-Quran. Dalam mengatasi isu-isu seperti riba dan kepentingan 
perbankan di Pakistan, penelitian Rahman mengontekstualisasikan 
pelarangan riba dalam Al-Qur'an dalam perjuangan ekonomi 
masyarakat Arab tertentu, dengan menekankan cita-cita moral untuk 
mencegah eksploitasi terhadap kelompok ekonomi lemah. 
Pendiriannya, yang membela bank selama suku bunga tidak 
eksploitatif, muncul ketika Pakistan menghadapi tantangan ekonomi 
dan tekanan dari pemerintah. Ijtihad Rahman menunjukkan 
pendekatan yang berbeda, merekonsiliasi prinsip-prinsip Al-Quran 
dengan isu-isu kontemporer seperti pembangunan ekonomi dan 
tantangan masyarakat. 

 
2. Yusuf Qardawi 

Yususf Qardhawi salah satu pemikir kontemporer yang 
memiliki gagasan dalam upaya pembinaan hukum Islam.Hal ini dapat 
dilihat dari konsep ijtihad yang beliau bangun. Dalam kitabnya ‚al-
Ijtihad al-Mu’ashir,disebutkan ada tiga bentuk ijtihad untuk 

menyelesaikan berbagai persoalan kontemporer.2 3 Metode ijtihad 
dimaksud adalah; 
a. Ijtihad Intiqa’i (selektif), yang dimaksud dengan ijtihad intiqa’i 

adalah ijtihad yang dilakukan dengan cara memilih satu pendapat 
dari beberapa pendapat para ahli fiqh terdahulu dalam suatu 
masalah dengan menyeleksi pendapat yang lebih kuat. Dalam hal 
ini, mujtahid melakukan studi komparatif terhadap pendapat-
pendapat imama mazhab, lalu menyeleksi dalil-dalil dan 
argumentasi dari setiap pendapat tersebut, kemudian memilih 

                                                 
2 3 Yusuf Qaradawi, al-Ijtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath, 

(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 23-47. 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 648 

pendapat yang terkuat dalilnya sesuai dengan kaedah tarjih. 
Kaedah tarjih yang beliau maksud adalah bahwa pendapat 
tersebut mempunyai relevansi dengan kehidupan pada zaman 
sekarang, pendapat tersebut merealisasikan maksudmakud syara’, 
kemaslahatan manusia dan menolak mudharat dan juga mudah 
untuk diterapkan. Karena itu, menurut beliau dalam melakukan 
ijtihad intiqa’i ini dipengaruhi oleh tiga hal; 1) perubahan sosial 
dan politik nasional, 2) kemajuan ilmu pengetahuan dan 
tekhnologi modern dan juga adanya desakan dari perkembangan 
zaman. Jadi dalam pelaksanaan ijtihad intiqa’i diperlukan analisis 
yang cermat terhadap masalah yang dikaji. Analisis tidak terbatas 
pada dalil-dalil dan argumentasi yang dikemukakan para ahli fikih 
terdahulu, melainkan juga harus melihat relevansinya untuk masa 
sekarang. 

b. Ijtihad Insya’i (kreatif). Yang dimaksud dengan ijtiahd insya’i adalah 
usaha untuk mengambil kesimpulan hukum dari suatu persoalan 
yang belum pernah diselesaikan oleh para ulama terdahulu atau 
persoalan lama tetapi mujtahid kontemporer memiliki pendapat 
baru dalam masalah itu karena belum ditemukan pendapat ulama 
terdahulu. 

c. Integrasi antara intiqa’i dan insya’i yaitu memilih berbagai pendapat 
para ulama’ terdahulu yang dipandang lebih relevan dan kuat, 
kemudian dalam pendapat tersebut ditambahkan unsur-unsur 
ijtihad baru. Contoh ijtihad ini adalah Undang-Undang Wasiat 
Wajibah yang diberlakukan di Mesir. 

Ketiga bentuk ijtihad tersebut di atas tentunya berbeda dengan 
bentuk ijtihad yang telah dibangun oleh ulama klasik. Para ulama 
klasik telah menyusun seperangkat metodologi untuk menafsirkan 
ayat-ayat hukum dan hadis-hadis hukum dalam upaya mendekatkan 
pemahaman kepada maksud-maksud pensyari’atan hukum dan juga 
upaya mendekatkan hasil penalaran tersebut dengan kenyataan yang 
ada di tengah-tengah masyarakat. Secara umum metode penalaran 
tersebut dapat dibagi kepada tiga bentuk yaitu; ijtihad bayani 
(semantic), ijtihad ta’lili (penentuan illat) dan ijtihad istislahi 

(pertimbangan kemaslahatan berdasar nas umum).2 4 
 

3. Muhammad Syahrur 

                                                 
2 4 Muh Syaifuddin Zuhri, Hukum Islam dalam Lintasan Sejarah, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 1996), hal: 268 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  649 

Ia beranggapan bahwa sumber pengetahuan dalam ushul fiqh 
itu ada tiga yaitu; akal, realitas (kemanusiaan dan kealaman) dan teks. 
Menurut beliau, akal manusia mampu memahami dan mengetahui 
alam dan tidak ada batas berhenti bagi akal manusia untuk 

mengetahuinya2 5. Penggunaan realitas sebagai sumber pengetahuan 
dalam ilmu ushul fiqh tampak dalam pemikirannya tentang 
keniscayaan penggunaan ilmu pengetahuan modern dalam memahami 
ayat-ayat hukum dan juga pemikirannya yang sangat emprisistik. 
Sedangkan pandangannya tentang teks sebagai sumber pengetahuan 
dalam ushul fiqh terlihat pada konsepnya tentang ayat-ayat muhkam 
sebagai sumber hukum. 

Pendekatan Muhammad Shahrur terhadap hukum Islam 
berbeda dengan para ulama klasik. Ia menganjurkan pandangan 
egaliter terhadap sumber-sumber pengetahuan, menekankan interaksi 
dialektis antara akal, realitas, dan ayat-ayat Alquran. Shahrur menolak 
posisi sumber secara hierarkis, dan menegaskan perlunya pemanfaatan 
dialektis antara akal, wahyu, dan realitas empiris. Dari segi sumber 
hukum, ia menentang konsensus (ijma') dan penalaran analogis (qiyas) 
yang diterima para ulama klasik. Shahrur berpendapat bahwa hanya 
Alquran dan Sunnah yang boleh dijadikan landasan hukum, 
mengabaikan relevansi ijma' dan qiyas sejarah. Metodologinya 
menantang para ulama ushul klasik, dengan menekankan keselarasan 
akal, wahyu, dan konteks empiris kontemporer dalam membentuk 
hukum Syariah.  

Melalui dua pendekatan inilah, Shahur pada akhirnya 
melahirkan teori yang disebut dengan teori hudud atau limit. Sebuah 
metode memahami ayat-ayat hukum sesuai dengan konteks sosio-
historis masyarakat kontemporer, agar ajaran Alqur’an tetap relevan 
dan kontekstual sepanjang masih berada dalam wilayah batas hukum 
Allah. Menurut teori ini syari’at Allah sesungguhnya hanyalah syari’at 
yang berupa batas-batas (hudud) dan bukan Islam syari’at yang 
konkrit (ayni). Allah memberi batas halal-haram, sedangkan manusia 
termasuk Nabi Muhammad melakukan pembolehan, pelarangan, 
perintah atau pencegahan karena tuntutan situasi dan kondisi. Oleh 
karena itu, manusia bertugas menemukan hudud Allah dalam ayat-
ayat, kemudian dengan hudud itu dibentuk hukum yang sesuai dengan 
tuntutan realitas. Bagi Shahrur, pembuat hukum itu adalah manusia, 

                                                 
2 5 Muhammad Shahrur, Nahw Ushul Jadidah li al-Fiqh al-Islami,(terj. 

Yokyakarta: Kalimedia, 2015), hal: 202 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 650 

sedangkan Allah hanya memberi batas saja, tetapi manusia dalam 
pembentukan hukum itu tidak diperkenankan melampaui hudud 

tersebut.2 6 
Teori hudud ini merupakan upaya Muhammad Syahrur dalam 

merekonstruksi hukum Islam. Melalui teori ini, Syahrur menginginkan 
hukum yang demokratis dan mencerminkan kebebasan sipil sehingga 
mampu menciptakan masyarakat madani. Beberapa produk hukum 
dimaksud dapat di temukan dalam enam bentuk teori hudud 

dimaksud.2 7  
a. Halah al-hadd al-adna (posisi batas minimal). Dalam hal ini, 

ketentuan hukum memiliki batas bawah. Posisi batas bawah atau 
minimal merupakan batas paling rendah yang telah ditentukan 
oleh Allah SWT dan manusia tidak dibenarkan melakukan ijtihad 
untuk mengurangi batas tersebut. Misalnya, ketentuan Allah 
tentang muharramah nikah dalam surat an-Nisa’ayat 22 dan ayat 
23. Menurut Syahrur, ayatayat ini merupakan batas minimal 
tentang muharramah nikah. Menurut teori ini, muharramah nikah 
dalam ayat tersebut tidak boleh dikurangi, dalam arti tidak 
dibenarkan seorangpun melanggar batasan ini, tetapi 
memungkinkan untuk ditambah. Untuk itu menurut beliau, 
wanita-wanita yang haram dinikahi di samping apa yang 
disebutkan di dalam Alquran dan hadis juga termasuk anak 
perempuan paman atau bibi. Dengan alasan, jika hasil penelitian 
kedokteran menyebutkan bahwa menikahi anak perempuan 
paman/bibi dapat berakibat buruk bagi keturunan dan juga pada 
pembagian warisan.  

b. Halah al-had al-a’la (posisi batas maksimal). Ketentuan hukum 
hanya memiliki batas atas atau maksimal. Posisi batas maksimal 
adalah batas paling atas yang telah ditentukan oleh Allah SWT 
dalam Alqur'an. Manusia tidak dibenarkan melakukan ijtihad 
melebihi batas yang telah ditentukan, tetapi sebaliknya 
memungkinkan untuk melakukan ijtihad di bawah yang telah 
ditetapkan. Menurut Syahrur, hukum potong tangan bagi pencuri 
dalam surat al-Maidah ayat 38 adalah ketentuan hukum batas 
maksimal yang telah ditetapkan. Oleh karena itu, tidak 

                                                 
2 6 Muhyar Fanani, Metode Studi Islam Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai 

Cara Pandang, (Yokyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), hal: 175 
2 7 Abdul Mustaqim, Efistemologi Tafsir Konemporer, (Yogyakarta:LkiS, 2010), 

hal: 125 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  651 

dibenarkan menetapkan hukuman melebihi dari ketentuan 
hukuman tersebut. Namun demikian, memungkinkan untuk 
menetapkan hukuman yang lebih ringan dari hukum potong 
tangan . Dengan alasan makna qata’a dalam surah al-Maidah ayat 
38 tersebut bisa bermakna pemotongan fisik dan juga bisa 
pemotongan non fisik, seperti dalam surat Ali Imran ayat 127 dan 
juga al-Baqarah ayat 27, misalnya hukuman penjara berdasarkan 
latar belakang obyektif pada ruang dan waktu mereka hidup.  

c. Halah al-haddayn al-a’la wa al-adna ma’an (posisi batas maksimal 
bersamaan dengan batas minimal). Ketentuan hukum yang 
memiliki batas atas dan batas bawah sekaligus, posisi batas 
maksimal dan batas minimal hukum pada suatu kasus telah 
ditetapkan oleh Allah. Oleh karena itu, manusia tidak dibenarkan 
untuk melakukan ijtihad melebihi batas ketentuan hukum 
tersebut dan juga tidak dibenarkan berijtihad mengurangi 
ketentuan hukum yang telah ditetapkan. Manusia hanya boleh 
berijtihad di antara kedua batas minimum dan batas maksimum 
tersebut. Misalnya, ketentuan pembagian warisan dalam surat an-
Nisa’ ayat 11. Dalam ayat tersebut disebutkan bahwa bagian laki-
laki 2:1 (dua banding satu) dengan bagian perempuan. Menurut 
Syahrur, ayat ini menyebut batas maksimal sekaligus batas 
minimal, di mana batas maksimal bagi laki-laki adalah 2 dan batas 
minimal bagi perempuan adalah 1. Tetapi menurut Shahrur, 
ketentuan ini berlaku dengan syarat bahwa perempuan tidak ikut 
menanggung beban ekonomi keluaraga. Dalam keadaan seperti 
ini, ketentuan Allah SWT memberikan bagian wanita tidak 
pernah kurang dari 1 (33,3%), sementara bagian laki-laki tidak 
pernah mencapai lebih tinggi dari 2 (66,6%). Tetapi jika 
perempuan diberi 40% dan laki-laki 60% maka ini tidak 
melampui ketentuan hukum Allah, sebab Allah hanya 
menentukan batas maksimal bagi laki-laki dan batas minimal bagi 
perempuan. Dengan demikian, ijtihad bergerak di antara dua 
batas maksimal dan minimal dengan mempertimbangkan kondisi 
sekaligus memperkecil perbedaan bagian keduanya dan bahkan 
terjadi persamaan bagian secara sempurna; yaitu 1:1.  

d. Halah al-mustaqim (posisi lurus tanpa alternatif). Dalam hal ini, 
ketentuan hukum yang mana batas bawah dan batas atas berada 
pada satu titik (garis lurus) tidak boleh lebih dan tidak boleh 
kurang. Dalam teori ini, ijtihad tidak dibenarkan untuk 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 652 

mengambil hukum melebihi dari ketentuan batas maksimum dan 
juga ijtihad tidak dibenarkan kurang dari batas minimum. Dengan 
kata lain, tidak ada alternatif hukuman lain, tidak boleh kurang 
dan tidak boleh lebih dari hukuman yang telah ditetapkan oleh 
Allah. Teori ini dapat ditemukan pada kasus hukuman zina yaitu 
100 kali jilid. Dalam ayat tersebut hukuman seratus jilid untuk 
pelaku zina merupakan had maksimum dan minimum sekaligus, 
karena dalam ayat tersebut ada kata-kata ‚ra’fah‛ yang berarti tidak 
ada keringanan. Tuhan menekankan bahwa pezina tidak boleh 
dikasihani dengan mengurangi hukuman-hukuman yang 
seharusnya ditimpakan  

e. Halah al-hadd al-a’la li hadd al-muqarib duna al-mamas bi al-hadd 
abadan (posisi batas maksimal cenderung mendekat tanpa 
bersentuhan). Ketentuan hukum yang memiliki batas atas dan 
bawah sekaligus, tetapi kedua batas tersebut tidak boleh kurang 
atau lebih. Manusia yang berijtihad melebihi dan atau mengurangi 
ketentuan batas tersebut berarti telah melanggar perintah Allah. 
Misalnya, hubungan fisik yang terjadi antara manusia yang 
berbeda jenis berawal dari batasan yang paling rendah yakni 
bersentuhan fisik antara keduanya dan berakhir pada batasan 
yang paling tinggi berupa tindakan yang menjurus pada hubungan 
kelamin yang disebut dengan zina. Apabila seorang laki-laki dan 
perempuan berada pada tahap yang menjurus pada perbuatan 
yang mendekati zina dan belum melakukan perbuatan zina, maka 
keduanya belum berada pada hukuman batas maksimal yang 
ditetapkan Allah atau dalam kondisi tersebut si pelaku belum 
dijatuhi hukuman zina. 

f. Halah al-hadd al-a’la mujaban wa al-hadd al-adna saliban (posisi batas 
maksimal positif dan batas minimal negatif). Ketentuan hukum 
yang memiliki batas atas dan batas bawah di mana batas atasnya 
tidak boleh dilampaui karena bernilai positif, sedangkan batas 
bawahnya boleh dilampaui karena bernilai negatif. Misalnya riba. 
Menurut Shahrur bunga adalah riba, tetapi ia boleh dipungut 
dengan catatan bila pihak debitur itu golongan pengusaha dan 
bukan termasuk dalam kategori mustahak zakat dan sedakah 
tanpa melebihi hutang pokok atau yang disebut dengan adh’afam 
mudha’afah (berlipat ganda). Tetapi sebalik, jika debitur itu 
termasuk golongan mustahak, maka tidak dibenarkan mengambil 
bunga dengan alasan apapun, bahkan jika debitur itu tidak 



 

 

Transformasi Paradigma Ushul Fiqh 

Volume 03, Nomor 01 April 2023 MASADIR  653 

sanggup membayar hutangnya, maka kreditur harus mengibahkan 
uang dimaksud. 

Urain di atas menggambarkan perwakilan dari para pemikir 
modern yang merekonstruksi metode-metode yang dianggap mampu 
menyahuti persoalan-persoalan yang muncul di era modern. Meskipun 
dengan metode-metode yang berbeda, mereka pada prinsipnya 
memiliki tujuan yang sama yakni bagaimana membumikan syariat 
Islam salih li kulli zaman wa makan. Tetapi terlepas dari metode-
metode yang ditawarkan, hal yang terpenting adalah bagaimana 
merealisasikan metode-metode tersebut. Yusuf Qardhawi 
mengatakan, salah satu cara efektif untuk melaksanakan ijtihad di era 
sekarang adalah Ijtihad Jama’i, demikian juga pendapat Shahrur, 
mengingat sulitnya mencari orang yang mampu mengumpulkan 

segudang persyaratan ijtihad.2 8  
Ijtihad Jama’i adalah Ijtihad yang dilakukan oleh para mujtahid 

untuk menyatukan pendapat pendapatnya dalam suatu persoalan, 
dengan mengumpulkan para mujtahid dan juga para ilmuan lintas 
sektoral dalam satu forum musyawarah untuk membahas fenomena 
aktual yang terjadi. Ijtihad ini dilakukan dengan maksud untuk 
memperoleh hasil yang lebih mendekati kepada kebenaran. 

 
Kesimpulan 

Ilmu ushul fiqh memiliki perjalanan panjang seiring waktu, 
melalui berbagai fase yang mencerminkan evolusi dan dinamika. 
Dimulai dari masa pertumbuhan, ketika konsep-konsep dasar mulai 
terbentuk, hingga fase perkembangan yang menandai ekspansi 
pemahaman dan penerapan. Masa pembukuan mencatatkan 
pengetahuan dalam bentuk tulisan, sedangkan masa keemasan 
menandai puncak kemajuan dalam metodologi dan pemikiran. 
Sayangnya, fase kemunduran datang sebagai tantangan, terkait dengan 
pergeseran pandangan dan pemahaman. Namun, dari kemunduran 
tersebut muncul masa kebangkitan, menandai upaya untuk 
memperbaharui dan mengembangkan ilmu ushul fiqh. Melalui setiap 
fase ini, tergambar bahwa perubahan merupakan suatu keniscayaan 
karena kompleksitas persoalan yang terus berkembang. Ilmu ushul 
fiqh, dari fase embrio hingga fase modern, mengalami transformasi 
untuk relevan dengan tuntutan zaman. Berbagai masalah dan 

                                                 
2 8 Yusuf Qaradawi, al-Ijtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-Infirath, 

(terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994), hal: 138. 



 

 

Muhammad Najib 

MASADIR, Volume 03, Nomor 01, April 2023 654 

pandangan yang muncul pada setiap fase menuntut pendekatan yang 
berbeda, namun tujuan fundamentalnya tetap konsisten: bagaimana 
membumikan syariat Islam agar relevan dan bermanfaat salih li kulli 
zaman wa makan. Meskipun metodenya beragam, prinsip keseluruhan 
tetap mengarah pada penguatan dan peningkatan pemahaman syariat. 

 
Daftar Pustaka 

Al-Qur’ān al-Karīm 
HadraBik, Tarikh Tasyri’ al Islami, Beirut: Dar Kutub al Islami, 1995 
Khallaf (al), Abdul Wahab. ‘Ilmu Ushul al-Fiqh, Kuwait: Dar al-

Qalam, 1978 
Qaradawi, Yusuf. al-Ijtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-

Infirath, terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994 
Qatthan (al) ,Manna Khalil. Tarikh Tasyri’ al Islami, Beirut: Dar 

Kutub al Islami, 1998 
Qasim, Abdurrahman bin Muhammad bin, Majmu’ al-Fatawa Ibn 

Taimiyah, Madinah Munawwarah, 2004 
Qaradawi, Yusuf. al-Ijtihad al-Ma'ashir baina al-Indhibath wa al-

Infirath, terj. Kairo: Dar atTauzi’i wa Nasyr al-Islamiyah, 1994 
Siregar, Amir. Metode Zahiri Dalam pembentukan Sumber Hukum 

Islam, Yokyakarta: Belukar, 2009 
Sirry, Mun’im A. Sejarah Fiqh Islam Sebuah Pengantar, Surabaya: 

Risalah Gusti, 1996 
Shahrur, Muhammad. Nahw Ushul Jadidah li al-Fiqh al-Islami, terj. 

Yokyakarta: Kalimedia, 2015 
Zahro, Muhammad Abu. Ushul Fiqih, Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 

2010 
Zuhri, Muh Syaifuddin. Hukum Islam dalam Lintasan Sejarah, Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 1996 
Zhahiri (al), Ibn Hazm. al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz 1, 2dan 5, 

Beirut: Dar al-Kutub al- ‘Ilmiyah,t.th 


