
  MIYAH: Jurnal Studi Islam 
Volume 21, Nomor 01, Januari 2025; p-ISSN: 1907-3452; e-ISSN: 2540-7732; 51-66 

PEMIKIRAN FILSUF DALAM PENDIDIKAN ISLAM: 
MENELUSURI  

WARISAN PEMIKIRAN DAN PRAKTIK (AL-BANNA,  
MUHAMMAD ABDUH, MOHAMMAD IQBAL, NAQUIB 

AL- 
ATTAS) 

 

Riadhotus Solikha 
Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik 

E-mail: rannaysha13@gmail.com 
Muh Sabilar Rosyad 

Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik 
E-mail: muh.rosyad@unkafa.ac.id 
E-mail: habibmashudi@gmail.com 

 
Abstract: This paper discusses the evolution of 
Islamic education, emphasizing the transformative 
role it plays in shaping the individual’s behavior, 
social interactions, and environmental context. The 
primary objective is to explore the contributions of 
influential Islamic thinkers, including Hasan Al-
Banna, Muhammad Abduh, Mohammad Iqbal, and 
Naquib Al-Attas, to the development of Islamic 
educational paradigms. A descriptive and analytical 
approach is employed to examine their thoughts on 
the integration of Islamic principles with modern 
education. The findings reveal that these scholars 
advocated for education as a tool for moral and 
intellectual development, with a focus on fostering 
a balanced individual capable of contributing to 
society. Al-Banna emphasized character building, 
Abduh promoted critical thinking and the 
integration of religious and secular knowledge, 
Iqbal emphasized self-realization and 
independence, while Al-Attas highlighted the 
moral and spiritual dimensions of education. In 
conclusion, the study highlights that Islamic 
education, as envisioned by these thinkers, aims to 
produce individuals who are intellectually, morally, 
and spiritually equipped to face modern challenges 
while adhering to Islamic values. 
 

mailto:rannaysha13@gmail.com
mailto:habibmashudi@gmail.com


 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 52 

Keyword: Islamic education, Al-Banna, Muhammad Abduh, 
Mohammad Iqbal, Naquib Al-Attas 

 

Pendahuluan 
Fenomena pendidikan, pada intinya, secara intrinsik terkait 

dengan pengalaman manusia dan transformasi pengalaman dan 

kemajuan yang selaras dengan keberadaan itu, baik secara keseluruhan 

maupun interpretasi fungsionalnya. Wacana yang berkepanjangan 

mengenai gagasan pendidikan Islam dalam komunitas Islam belum 

menyatu pada kerangka kerja terpadu yang mendamaikan beragam 

interpretasi yang ada. Khususnya, banyak negara Muslim, termasuk 

Arab, Mesir, Irak, Yaman, dan Indonesia, sebagian besar menganut 

konsep tarbiyah dalam kemajuan pendidikan mereka1.  

Dalam kerangka ini, kontribusi intelektual para filsuf Muslim 

memainkan peran penting dalam perumusan paradigma pendidikan 

yang komprehensif. Tokoh-tokoh penting seperti Hasan Al-Banna, 

Muhammad Abduh, Muhammad Iqbal, dan Naquib Al-Attas telah 

secara signifikan mempengaruhi pemikiran pendidikan Islam. 

Hasan Al-Banna, sebagai nenek moyang Ikhwanul Muslimin, 

menganjurkan pentingnya pendidikan moral yang terjalin dengan 

praktik sosial. Muhammad Abduh, seorang teolog reformis, 

menggarisbawahi perlunya kebangkitan pendidikan yang 

menggabungkan pengetahuan ilmiah kontemporer dengan prinsip-

prinsip Islam. Muhammad Iqbal, baik seorang penyair maupun filsuf, 

berkonsentrasi pada pengembangan potensi individu dan kesadaran 

masyarakat melalui sarana pendidikan. Bersamaan dengan itu, Naquib 

Al-Attas menekankan perlunya pendidikan yang didasarkan pada nilai-

nilai Islam dan kemajuan ilmu pengetahuan. 

Tujuan dari penyelidikan ini adalah sebagai berikut: pertama, 

untuk menyelidiki konsep pendidikan; kedua, untuk melacak warisan 

intelektual; ketiga, untuk menilai keterkaitan pemikiran; keempat, untuk 

                                                             
1 Hani’atul Khoiroh, “Islam Mengungkap Demokrasi (Prespektif Sejarah Di Masa 
Nabi Dan Khulafa’ Al Rasyidin),” MIYAH: Jurnal Studi Islam 18, no. 2 (2021). 



 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 53 

mempromosikan inovasi pendidikan; kelima, untuk menumbuhkan 

kesadaran sosial; keenam, untuk meningkatkan perspektif 

interdisipliner. Penelitian ini dicirikan sebagai penelitian perpustakaan, 

memanfaatkan literatur cetak sebagai sumber data utamanya, meliputi 

buku, jurnal, buletin, dan materi serupa. Akibatnya, memanfaatkan 

literatur perpustakaan yang ada sebagai dasar, peneliti akan terlibat 

dalam membaca dan menganalisis untuk mengungkap tanggapan 

terhadap tujuan penelitian yang disebutkan di atas. 

Bahasan Utama 

Pendidikan Islam merupakan kerangka pedagogis yang 
dicirikan oleh fondasinya dalam doktrin Islam, di mana keseluruhan 
pemikiran dan praktik yang terkait dengan pendidikan Islam secara 
intrinsik terkait dengan keharusan bahwa semua kegiatan 
pembangunan dan operasional harus dimanifestasikan atau 
berkembang dari ajaran Islam. Sebaliknya, transformasi yang melekat 
dalam pendidikan Islam menunjukkan perubahan sistematis dalam 
perilaku peserta didik individu yang berkaitan dengan keberadaan 
pribadi mereka, interaksi sosial, dan konteks lingkungan. Transformasi 
ini difasilitasi melalui metodologi pendidikan dan praktik instruksional, 
yang berdiri sebagai kegiatan dan profesi mendasar dalam spektrum 
peran sosial yang lebih luas2. 
 Domain pendidikan Islam telah mengalami evolusi substansial, 
yang secara signifikan dipengaruhi oleh kontribusi intelektual dari 
berbagai filsuf terkemuka. Dalam hal ini, gagasan tokoh-tokoh terkenal 
seperti Hasan Al-Banna, Muhammad Abduh, Mohammad Iqbal, dan 
Naquib Al-Attas telah memberikan wawasan kritis yang telah 
membentuk paradigma pendidikan yang berkaitan dengan persyaratan 
komunitas Muslim. 

1. Hasan Al-Banna: Pendidikan sebagai Alat Pembentukan 
Karakter 

i. Biografi Hasan Al-Banna dan karya-karyanya 
 Ia dilahirkan di kota Mahmudiyah dekat Iskandariah pada tahun 
1906 M dan wafat sebagai syuhada pada tahun 1949 M. Ia dibesarkan 
dalam keluarga yang taat beragama, berpendidikan, dan terhormat. 

                                                             
2 Asrori rusman, Filsafat Pendidikan Islam (Malang: Pustaka Learning 

Center, 2020), 4-5. 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 54 

Ayah Syekh Ahmad Abd al-Rahman, yang lulus dari Universitas Al-
Azhar, mempelajari fikih dan hadist3.  
 Sejak kecil, al-Banna menerima pendidikan intensif dari ayahnya 
di berbagai bidang ilmu keagamaan, seperti fikih, hadis, dan Al-Qur’an. 
Selain itu, ia juga menempuh pendidikan formal di sekolah persiapan 
dan pendidikan guru di Damanhur. Selanjutnya, ia melanjutkan 
studinya di Dar al-Ulum selama empat tahun. Pendidikan spiritualnya 
diperoleh melalui Tarekat Hasyafiyah, yang diikutinya sejak usia 12 
tahun. Pada usia yang sama, ia mulai bersekolah di tingkat dasar 
(Ibtidaiyah) dan bergabung dengan beberapa kelompok keagamaan, 
termasuk Jama’ah Suluk Akhlaqi. Kelompok ini berfokus pada 
pembentukan akhlak mulia dan menerapkan disiplin yang ketat bagi 
anggotanya. Ketika berusia 13 tahun, al-Banna menjabat sebagai 
sekretaris di sebuah organisasi yang dipimpin oleh Ahmad Syukri, 
tokoh yang kemudian mendukung berdirinya Ikhwanul Muslimin. Di 
tengah kesibukannya sebagai pendakwah, al-Banna tetap berhasil 
menyelesaikan pendidikannya dengan baik. Pada tahun 1927, ia lulus 
dari Fakultas Darul Islam pada usia 21 tahun.4 
 Jamaah Ikhwanul Muslimin didirikan oleh Hasan al-Banna dan 
berfungsi sebagai wadah untuk menampung dan menyebarkan gagasan 
pembaharuan yang bertujuan untuk mengembalikan umat Islam 
kepada al-Qur'an dan sunnah. Jamaah organisasi ini lebih menekankan 
aspek reformasi moral dan sosial yang ditunjukkan dengan membangun 
berbagai sarana pendukung, seperti masjid, sekolah, rumah sakit, balai 
industri, dan sebagainya.5 
 Adapun karya-karya Hasan al-Banna banyak dituangkan dalam 
bentuk risalah, yang ditulis sepanjang masa hidupnya, dan banyak 
dituangkan dalam majalah Ikhwan Al-Muslimin. Risalah-risalah 
tersebut akhirnya dikumpulkan dan dijilid menjadi satu buku dengan 
judul Majmu’at Rasa’il Al-lmam Al-Syahid Hasan Al-Banna. Adapun judul 
dari masing-masing risalah tersebut, antara lain sebagai berikut :  

1) Da’watuna 
2) Ila Ayyi Syai’in Nad’u Al-Nas 

                                                             
3 Maya Sari Sitompul, “Materi Pendidikan Islam Menurut Hasan Al-Banna” 

(Tesis-Padangsidimpuan: Perpustakaan IAIN Padangsidimpuan, 2017), 1. 
4 Musyarif, “Hasan Al-Banna Al-Ikhwan Al-Muslimun: Studi Pemikiran dan 

Gerakan Dakwah” (Parepare: Sao Jurnal STAIN Parepare), 93-94. 
5 Maya Sari Sitompul, “Materi Pendidikan Islam Menurut Hasan Al-Banna” 

(Tesis-Padangsidimpuan: Perpustakaan IAIN Padangsidimpuan, 2017), 7 



 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 55 

3) Nahwa Al-Nur 
4) Risalat Al-Ta’lim, dan masih banyak lagi.6 

 
ii. Pemikiran Hasan AL-Banna 

 Terlepas dari pandangan Hasan al-Banna terhadap ajaran Islam, 
pemikirannya tentang pendidikan tetap sama. Dia percaya bahwa ajaran 
Islam mencakup semua aspek kehidupan manusia, baik di dunia 
maupun di akhirat. Menurut pemahamannya, Islam adalah negara dan 
tanah air, pemerintah dan penduduk, akhlak dan kekuatan, kasih sayang 
dan keadilan, peradaban dan undang-undang, materi dan sumber daya 
alam, jihad dan penyebaran agama, pendapatan dan kekayaan.7 
 Hasan al-Banna memandang pendidikan sebagai sarana 
pengembangan potensi manusia, meliputi jasmani, akal, dan hati (qalb), 
sekaligus sebagai upaya mewariskan kebudayaan Islam. Pendidikan, 
menurutnya, adalah proses aktualisasi potensi anak didik melalui 
penerapan nilai-nilai ajaran Islam. Tujuan utama dari aktualisasi ini 
adalah membentuk individu yang memiliki kekuatan fisik, kecerdasan 
akal, dan ketulusan hati untuk mengabdi kepada Allah, sekaligus 
menciptakan lingkungan yang damai dan harmonis. Oleh karena itu, 
konsep pendidikan menurut Hasan al-Banna harus berfokus pada nilai-
nilai ketuhanan, bersifat universal dan terpadu, berorientasi pada hasil 
positif dan konstruktif, serta mampu membangun persaudaraan dan 
keseimbangan dalam kehidupan umat manusia. 
 

2. Muhammad Abduh: Reformasi Pendidikan dan 
Pemikiran Kritis 

i. Biografi Muhammad Abduh dan karya-karyanya 
 Muhammad Abduh adalah seorang teolog Muslim, mufti Mesir, 
pembaharu liberal, dan pendiri Modernisme Islam. Dia meninggal pada 
11 Juli 1905. Dia adalah tokoh penting dalam teologi dan filsafat yang 
membentuk Islamisme modern8 . Muhammad Abduh lahir di Mesir 
pada tahun 1265 H dengan nama lengkap Muhammad bin Abduh bin 
Hasan Khairullah. Ia berasal dari wilayah Delta Nil. Ayahnya, Abduh 

                                                             
6 Muhammad Mawardi Djalaluddin, “Pemikiran Pendidikan Islam Hasan Al-

Banna” (Makassar: Rumah Jurnal UIN Alauddin), 3. 
7 Maya Sari Sitompul, “Materi Pendidikan Islam Menurut Hasan Al-Banna” 

(Tesis-Padangsidimpuan: Perpustakaan IAIN Padangsidimpuan, 2017), 7-8 
8 Rendy Adam Fitriadi, “Pemikiran Syekh Muhammad Abduh” (Makalah-

STAI Nida El Adabi, 2021), 2. 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 56 

Hasan Khairullah, adalah seorang imigran asal Turki yang telah 
menetap lama di Mesir, sementara ibunya berkebangsaan Arab dan 
memiliki garis keturunan dari Khalifah Umar Ibn Khattab. Kedua 
orang tuanya menetap di desa Mahallah Nashr setelah sebelumnya 
berpindah-pindah ke berbagai tempat. Sejak kecil hingga remaja, 
Muhammad Abduh tekun mempelajari membaca dan menulis. Pada 
usia 12 tahun, ia telah berhasil menghafal Al-Qur’an di bawah 
bimbingan langsung ayahnya.9 
 Setelah menyelesaikan pendidikan dasar, Muhammad Abduh 
melanjutkan studinya di perguruan agama di Masjid Ahmadi, yang 
terletak di desa Tantha. Ia kemudian meneruskan pendidikannya di 
Universitas Al-Azhar di Kairo dan berhasil menyelesaikan kuliahnya 
pada tahun 1877 dengan hasil yang baik. Salah satu momen penting 
dalam hidupnya terjadi pada tahun 1872, ketika ia mengikuti diskusi 
dalam kelompok kecil yang dipimpin oleh Jamaluddin al-Afghani, 
seorang aktivis politik yang giat menyerukan persatuan Islam. Saat itu, 
Abduh berusia 23 tahun, sedangkan Jamaluddin berusia 33 tahun. 
Bersama teman-temannya, seperti Saad Zaghlul dan Abdullah al-
Nadim, Abduh dengan penuh semangat mengikuti pembelajaran di 
kelompok tersebut. Jamaluddin memperkenalkan murid-muridnya 
pada buku-buku filsafat karya tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, 
Aristoteles, dan al-Farabi. Pengajaran filsafat ini menjadi sesuatu yang 
tidak lazim dalam pendidikan Mesir pada masa itu..10 
 Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa Abduh 
hampir menguasai segenap lintas disiplin ilmu, karenanya karya-
karyanya juga hamper meliputi itu; mulai dari teologi, tafsir, filsafat, 
mantik, sastra dan lain sebagainya. Berikut adalah sederet karya-karya 
Muhammad Abduh: 

1) Risaalahi al-Waaridaat, 
2) Hashiyahi ‘alai Sharhi al-Dawaanii lii Kitabi al-‘Aqa’idi al-

‘Adlutiyahkaryai al-Iiji 
3) Al-Aqaa’idi al-Muhammadiyah 
4) Al-Urwahi al-Wuthqa 

                                                             
9 Administrator, “Muhammad Abduh : Biografi dan Pemikirannya” dalam  

https://an-nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam//8-

November-2022/diakses pada tanggal 3-November-2024. 
10 Rendy Adam Fitriadi, “Pemikiran Syekh Muhammad Abduh” (Makalah-

STAI Nida El Adabi, 2021), 3. 

https://an-nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam/8-November-2022/diakses%20pada%20tanggal%203-November-2024
https://an-nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam/8-November-2022/diakses%20pada%20tanggal%203-November-2024


 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 57 

5) Sharhi Kitabi Nahji al-Balaaghah, dan masih banyak lagi.11 
 
 
 

ii. Pemikiran Muhammad Abduh 
 Muhammad Abduh berpendapat bahwa kemunduran 
peradaban Islam, khususnya di Mesir, disebabkan oleh dualisme dalam 
sistem pendidikan yang ada pada masa itu. Sistem tersebut terbagi 
menjadi dua model: sekolah modern dan sekolah agama, masing-
masing dengan karakteristik yang berbeda tanpa adanya integrasi ilmu 
di antara keduanya. Untuk mengatasi masalah ini, Abduh 
mengupayakan pendekatan lintas disiplin dengan memadukan 
kurikulum sekolah modern dan sekolah agama, sehingga dapat 
mengurangi dualisme dalam pendidikan.  
 Ia berhasil mendirikan sekolah umum yang bertujuan 
menghasilkan ahli di berbagai bidang yang sangat dibutuhkan, seperti 
industri, keuangan, administrasi, militer, kesehatan, dan ilmu 
pengetahuan umum lainnya. Abduh juga mendorong agar pelajaran 
agama dimasukkan ke dalam pendidikan umum. Menurutnya, 
pendidikan Islam tidak akan efektif jika ilmu pengetahuan Barat 
diterapkan secara mentah-mentah. Ia menolak ketergantungan penuh 
pada sistem pendidikan Barat dan menekankan pentingnya 
membangun pengetahuan Islami pada anak-anak Mesir, termasuk 
kemampuan dasar seperti menulis, membaca, dan berhitung. Abduh 
sangat menekankan pentingnya berpikir rasional dan kritis bagi peserta 
didiknya. Ia juga mengkritik paham fatalisme, yang menurutnya dapat 
memicu stagnasi pemikiran umat Islam dan menghambat dinamika 
serta kemajuan masyarakat Islam.12 

 
3. Mohammad Iqbal: Pendidikan sebagai Pembentukan Diri 

i. Biografi Mohammad Iqbal dan karya-karyanya 
 Muhammad Iqbal dilahirkan di Sialkot, Punjab, Pakistan, pada 
tanggal 22 Pebruari 1873–1938. Keluarga nenek moyangnya berasal 
dari Lembah Kasymir, dari keluarga Brahmana Kashmir yang miskin 
yang telah memeluk agama Islam ratusan tahun sebelum kelahiran 
Iqbal. Keluarga ini sangat taat kepada agama Islam. Ia menyelesaikan 

                                                             
11 Evi Fatimatur Rusydiyah, Aliran dan Paradigma Pemikiran Pendidikan 
Agama Islam Kontemporer (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2019), 191. 
12 Ibid, 193-195 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 58 

sekolah dasar di Sialkot sebelum pergi ke Lahore pada tahun 1895. 
Selama berada di Sialkot, ia mendapatkan bimbingan dari seorang guru 
yang sangat dihormati, Maulansa Mir Hasan, yang merupakan teman 
dekat ayahnya. Sebagai seorang ulama, Maulana Mir Hasan mengetahui 
kecerdasan otak muridnya dan selalu mendorong Muhammad Iqbal.13 
 Iqbal memulai pendidikannya sejak kecil, dibimbing langsung 
oleh ayahnya, dan kemudian melanjutkan belajar Al-Qur'an di sebuah 
maktab (surau). Pendidikan formalnya dimulai di Scottish Mission 
School, Sialkot, di mana ia dibimbing oleh Mir Hasan, sahabat ayahnya. 
Iqbal menyelesaikan pendidikannya di sekolah tersebut pada tahun 
1895, saat berusia 22 tahun. Setelah itu, ia pindah ke Lahore, sebuah 
kota besar di India, dan mulai menyebarluaskan sastra Urdu sebagai 
pengganti sastra Persia. Di Lahore, ia bergabung dengan himpunan 
sastrawan dan menempuh pendidikan di Government College. Pada 
tahun 1897, ia meraih gelar B.A. dan kemudian melanjutkan studi M.A. 
di bidang Filsafat. 
 
 Setelah menyelesaikan pendidikannya, Iqbal menjadi pengajar 
Sejarah dan Filsafat di Oriental College Lahore. Ia juga mengajar 
Filsafat dan Bahasa Inggris di Government College, tempat ia menjadi 
terkenal karena pengetahuannya yang luas, pandangannya yang tajam, 
dan moralnya yang luhur. Iqbal tinggal di Lahore selama sepuluh tahun 
sebelum melanjutkan studinya ke Eropa pada usia 32 tahun atas 
dorongan Sir Thomas Arnold. 
 Di Eropa, Iqbal belajar di Universitas Cambridge, Inggris, 
dengan bimbingan Dr. McTaggart, dan meraih gelar di bidang filsafat 
moral. Ia kemudian melanjutkan studi ke Jerman, di Universitas 
Munich, untuk mempelajari bahasa Jerman. Tak puas dengan 
pencapaiannya, Iqbal kembali ke London untuk mendalami hukum di 
School of Political Sciences. Di London, ia sempat menggantikan Sir 
Thomas Arnold sebagai pengajar di Universitas London selama tiga 
bulan. Dalam waktu sekitar tiga tahun, Iqbal berhasil meraih berbagai 
gelar akademik dari universitas-universitas ternama di Eropa. 
 Sekembalinya ke tanah air pada tahun 1908, Iqbal memulai 
kariernya sebagai advokat di Lahore hingga tahun 1934. Pada tahun 
1922, ia menerima gelar "Sir" dari pemerintah Inggris atas rekomendasi 

                                                             
13 Nuryamin, “Pemikiran Filosofis Muhammad Iqbal Tentang Pendidikan” 

dalam Rumah Jurnal UIN Alauddin  Volume I, Nomor 2, Juli - Desember 

2020, (Makassar: UIN Alauddin, 2020), 49 



 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 59 

sahabatnya, Sir Zulfikar 'Ali Khan. Selain menjadi advokat, Iqbal 
kembali mengajar di Government College, mengampu mata pelajaran 
Filsafat, Sastra Arab, dan Sastra Inggris. Ia juga menjabat sebagai Dekan 
Fakultas Kajian Ketimuran dan Ketua Jurusan Kajian Filosofis. Iqbal 
menjalani profesi ini dengan penuh dedikasi hingga akhir hayatnya pada 
tahun 1938.14 
 Karya-karya Iqbal ditulis dalam berbagai bentuk, di antaranya, 
karya filsafat, karya sastra, agama yang ceramah-seramah yang 
dilakukan, di antaranya: 

1) ‘Ilm al-Iqsishad 
2) The Development Of Methapysict In Persia; A Contribution 

To The History Of Muslim Pylosophy 
3) Stray Reflections 
4) Asrar-I-Khudi 
5) Rumuz-I-Bekhudi, dan masih banyak lagi. 

 
ii. Pemikiran Mohammad Iqbal 

 Pemikiran Muhammad Iqbal tentang pendidikan memiliki 
konotasi sosial dan kemanusiaan dalam konteks Islam. Konotasi sosial 
juga berlaku untuk individu, yang memerlukan peningkatan. Hakekat 
kedirian dan penguatan kepribadian individu ini memiliki efek sosial. 
Kepribadian diri individu membantu membangun masyarakat yang 
kuat dan stabil dengan mengaktualisasi hubungan harmonisasi dengan 
alam wujud dan sampai pada kesimpulan bahwa seluruh semesta 
tercakup sebagai suatu kemungkinan di dalam diri seseorang.15 
 Iqbal sangat mendukung pentingnya sistem pendidikan mandiri 
bagi masyarakat muslim. Menurutnya, umat Islam tidak seharusnya 
terpaksa mengadopsi doktrin agama yang diperkenalkan oleh penjajah 
Inggris, seperti Puritanisme, yang tidak sesuai dengan kebutuhan umat 
Islam di India saat itu. Iqbal menilai bahwa pendidikan yang ada terlalu 
berfokus pada kemurnian sistem, tanpa mempertimbangkan kebutuhan 
praktis dan esensial bagi kemajuan umat. 

                                                             
14 Aam Abdillah, “Perkembangan Pemikiran Konsep Pendidikan Diri dalam 

Perspektif Tasawuf Muhammad Iqbal” dalam Al-Tsaqafa: Jurnal Peradaban 
Islam, Jurnal al-Tsaqafa Volume 16, No. 01, Juni 2019 (Bandung: UIN 

Sunan Gunung Djati, 2019),  142-143. 
15 Nuryamin, “Pemikiran Filosofis Muhammad Iqbal Tentang Pendidikan” 

dalam Rumah Jurnal UIN Alauddin, Volume I, Nomor 2, Juli - Desember 

2020, (Makassar: UIN Alauddin, 2020), 54. 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 60 

 Ia berpendapat bahwa umat Islam harus memiliki lembaga 
pendidikan sendiri yang dirancang dan dikelola berdasarkan kebutuhan 
dan potensi mereka. Dengan demikian, akan tercipta sistem pendidikan 
yang mampu menghasilkan efek sinergis antara pengembangan 
intelektual dan sumber daya manusia yang kreatif dan inovatif. 
Pandangan ini melahirkan gagasan modern yang menempatkan 
manusia sebagai pencipta atas perbuatannya sendiri, menekankan 
kemandirian, kreativitas, dan tanggung jawab dalam pendidikan sebagai 
dasar kemajuan masyarakat Muslim.16 

 
4. Naquib Al-Attas: Epistemologi dalam Pendidikan Islam 

i. Biografi Naquib Al-Attas dan karya-karyanya 
 Syed Naquib bernama lengkap Syed Muhammad Naquib ibn 
Abdullah ibn Muhsin Al-Attas 17 . Dia lahir di Bogor, Jawa Barat, 
Indonesia, pada 5 September 1931. Naquib Al-Attas memiliki garis 
keturunan Nasab dengan keluarga Ba'Alawi di Hadramaut, Yaman, 
yang juga sampai pada Hussein, cucu Nabi Muhammad SAW. Ibunya, 
Syarifah Raquan Al-Aydarus, berasal dari Bogor, Jawa Barat. Dia 
berasal dari keluarga Sunda di Sukapura. Dari pihak bapak, kakek Al-
Attas, Syed Abdullah ibn Muhsin ibn Muhammad al-Attas, adalah 
seorang wali yang memiliki pengaruh di Indonesia dan Arab.18 
 Ia belajar agama Islam dari keluarga ibunya di Bogor, serta 
pengetahuan umum tentang budaya Melayu dari Johor. Pada awal karir 
militernya, Syed Naquib bergabung dengan resimen Melayu. Ia ditunjuk 
oleh Sir Gerald Templer, Jendral yang menjabat di British High 
Commisioner Malaysia pada tahun 1952-1955, untuk memperoleh 
pendidikan militer di Eaton dan Akademi Militer Royal di Inggris. Pada 

                                                             
16 Alfarabi Shidqi Ahmadi, “Pemikiran Filosofi Pendidikan Islam 

Muhammad Iqnal Dan Relevansinya Dengan Ranah Psikomotorik Siswa” 

dalam Jurnal Ta’limuna, Vol. 11, No. 01, Maret 2022, Hal. 31-44  (Malang: 

UIN Maulana Malik Ibrahim, 2022), 38 
17 Evi Fatimatur Rusydiyah, Aliran dan Paradigma Pemikiran Pendidikan 

Agama Islam Kontemporer (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2019), 168 
18 Ainul Yakin, “Spiritualitas Dalam Pendidikan Islam Perspekyif 

Muhammad Naquib Al-Attas”, dalam Maharot: Journal of Islamic 
Education. Volume 2, No. 2, Juli – Desember 2018 (Madura: Maharot 

Journal of Islamic Education, 2018), 4. 



 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 61 

tahun 1968, Syed Naquib menjadi Dekan Fakultas Sastra Universitas 
Malaya. Dia juga seorang arsitektur yang hebat.19 
 Tidak diragukan lagi peran Al-Attas sebagai pakar pada saat itu. 
Ia ditunjuk sebagai ketua Lembaga Bahasa dan Kesusastraan Melayu di 
Universitas Kebangsaaan Malaysia dari tahun 1970-1984. Dia juga 
memimpin Lembaga Tun Abdul Razak untuk Studi Asia Tenggara di 
Universitas Ohio, Amerika, dari 1980-1982. Al-Attas adalah rektor 
Internasional Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) di 
Malaysia sejak tahun 1987, dan dia juga adalah pendiri. Para sarjana 
orientalis dan pakar peradaban Islam dan Melayu sering memberikan 
penghargaan kepada Al-Attas.20 
 Syed M. Naquib Al-Attas banyak menuliskan pemikirannya 
dalam bentuk publikasi ilmiah berupa buku dan berbagai artikel, 
diantaranya: 

1) Islam and Secularism 
2) Islam and the Philosophy of Science 
3) The Oldesti Knowni Malayi Manuscript:i Ai 16thi Centuryi 

Malayi Translationi ofi thei ‘Aqaidi ofi Al-Nasasfi 
4) On Quiddity and Essence: An Outline of the Basic Stucture of 

Reality in Islamic Metaphysics 
5) Aims and Objectives of Islamic Education, dan masih banyak 

lagi.21 
 

ii. Pemikiran Naquib Al-Attas 
 Al-Attas berpendapat bahwa Islam harus selalu menjadi 
pedoman hidup dan kompas bagi kehidupan umatnya. Sangat penting 
bagi umat Islam untuk melindungi diri mereka dari pengaruh pemikiran 
Barat dan Orientalis yang berpotensi menyesatkan. Oleh karena itu, al-
Attas menyatakan betapa pentingnya menumbuhkan kesadaran ilmu 
dan pendidikan di dunia Islam. Gagasan besarnya tentang Islamisasi 

                                                             
19 Evi Fatimatur Rusydiyah, Aliran dan Paradigma Pemikiran Pendidikan 

Agama Islam Kontemporer (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2019), 168-

169. 
20 Ainul Yakin, “Spiritualitas Dalam Pendidikan Islam Perspekyif 

Muhammad Naquib Al-Attas”, dalam Maharot: Journal of Islamic 

Education. Volume 2, No. 2, Juli – Desember 2018  (Madura: Maharot 

Journal of Islamic Education, 2018), 6. 
21 Evi Fatimatur Rusydiyah, Aliran dan Paradigma Pemikiran Pendidikan 

Agama Islam Kontemporer (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2019), 170. 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 62 

ilmu pengetahuan, yang disambut positif oleh para cendekiawan 
muslim di seluruh dunia, menunjukkan pendapatnya ini. Tujuan dari 
Islamisasi ilmu ini adalah untuk mengatasi kerusakan ilmu modern, baik 
dalam tataran konsep maupun langsung pada masalah sumber 
pengetahuan, nilai kebenaran, bahasa, dan sebagainya. Krisis tersebut 
akan berdampak besar pada prinsip-prinsip ilmu yang dibangun oleh 
masyarakat modern.22 
 Orientasi pendidikan menurut Al-Attas berfokus pada 
pendidikan yang bercorak moral-religius, dengan menekankan prinsip 
keseimbangan dan keterpaduan dalam sistemnya. Konsepnya tentang 
Ta’dib (adab) menjadi inti dari paradigma ini, di mana pendidikan tidak 
hanya mengenalkan ilmu, tetapi juga mengintegrasikannya dengan 
amal. Melalui pendidikan, manusia diarahkan untuk memahami 
posisinya dalam tatanan kosmik sehingga dapat mengamalkan ilmunya 
dengan berlandaskan adab, etika, dan ajaran agama. 
 Paradigma pendidikan yang ditawarkan Al-Attas menekankan 
aspek moral-transendental (afektif), namun tetap mempertimbangkan 
aspek kognitif (sensual-logis) dan psikomotorik (sensual-empiris). Hal 
ini sejalan dengan aspirasi pendidikan Islami yang mengedepankan 
moral dan agama. Dalam taksonomi pendidikan Islami, selain 
mencakup tiga domain yang dikembangkan oleh B.S. Bloom kognitif, 
afektif, dan psikomotorik juga terdapat domain transendental, yaitu 
iman.  
 Domain iman menjadi elemen penting karena ajaran Islam tidak 
hanya mencakup hal-hal rasional, tetapi juga aspek supra-rasional yang 
hanya dapat dipahami melalui dasar iman. Iman, yang bersumber dari 
wahyu—Al-Qur’an dan Al-Hadits—berperan sebagai titik sentral yang 
menentukan sikap, nilai hidup, serta amal peserta didik. Dengan 
demikian, domain iman tidak hanya memengaruhi nilai yang dimiliki, 
tetapi juga kualitas amal yang dilakukan dalam kehidupan.23 

Kesimpulan 

                                                             
22 Mohammad David El Hakim, dkk, “Pendidikan Islam dalam Perspektif 

Syed Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi Pengembangan Pendidikan 

Islam di Indonesia”, dalam EJournal STIT PN (Sekolah Tinggi Ilmu 

Tarbiyah Palapa Nusantara) Lombok NTB  (Sidoarjo: Islamika Jurnal 

Keislaman dan Ilmu Pendidikan, 2020), 7-8.  
23  Munawir, Intelektual Muslim Bidang Pendidikan Dari Jaman ke Jaman 

(Sidoarjo: Kanzum Books, 2020),    338-339. 



 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 63 

Kontribusi intelektual para filsuf ini menawarkan pemahaman 
mendalam mengenai penerapan pendidikan Islam. Ideologi individu-
individu terkemuka seperti Hasan Al-Banna, Muhammad Abduh, 
Mohammad Iqbal, dan Naquib Al-Attas telah secara signifikan 
mempengaruhi perumusan konsep pendidikan yang selaras dengan 
persyaratan komunitas Muslim. 

1) Hasan Al-Banna 
 Hasan Al-Banna, arsitek Ikhwanul Muslimin, menggarisbawahi 
pentingnya pendidikan sebagai mekanisme untuk meningkatkan 
kesadaran sosial dan spiritual individu. Dia mengemukakan bahwa 
pendidikan melampaui transmisi pengetahuan belaka; itu mewujudkan 
penanaman identitas Islam dan kerangka etika. Al-Banna berpendapat 
bahwa pendidikan harus menggabungkan dimensi spiritual dan sosial, 
sehingga menumbuhkan individu yang tidak semata-mata mahir secara 
intelektual tetapi juga sangat berkomitmen pada prinsip-prinsip Islam. 
 

2) Muhammad Abduh 
 Muhammad Abduh, seorang tokoh terkemuka dalam bidang 
reformasi pendidikan, mengemukakan bahwa sistem pendidikan harus 
mampu beradaptasi dengan tuntutan masyarakat kontemporer yang 
berkembang. Dia menekankan pentingnya pemikiran rasional dan 
analisis kritis dalam kerangka pendidikan Islam. Abduh berpendapat 
bahwa proses pendidikan harus menumbuhkan pemikiran independen 
dan memberi individu kesempatan untuk mengejar pengetahuan secara 
luas. Selain itu, ia bercita-cita untuk memberantas keyakinan dogmatis 
yang menghalangi kemajuan penyelidikan ilmiah, sehingga 
memposisikan pendidikan sebagai instrumen penting untuk mencapai 
kemajuan masyarakat. 
 

3) Mohammad Iqbal 
 Mohammad Iqbal menganggap pendidikan sebagai jalan 
penting untuk realisasi potensi yang melekat seseorang dan pencapaian 
pencerahan spiritual. Dia menggarisbawahi pentingnya kerangka 
pendidikan yang memiliki kapasitas untuk mengkatalisasi kemampuan 
kreatif dan individualitas pelajar. Iqbal berpendapat bahwa pendidikan 
harus menanamkan prinsip-prinsip moral dan etika yang kuat, sehingga 
memungkinkan individu untuk memberikan kontribusi konstruktif 
bagi kesejahteraan kolektif masyarakat. Selain itu, ia menganjurkan 
paradigma pendidikan yang secara inheren transformatif, yang 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 64 

memprioritaskan tidak hanya perkembangan kognitif tetapi juga 
budidaya holistik jiwa dan semangat. 
 

4) Naquib Al-Attas 
 Naquib Al-Attas menjelaskan pentingnya epistemologi dalam 
kerangka pendidikan Islam. Dia berpendapat bahwa upaya pendidikan 
harus didasarkan pada pemahaman mendalam tentang esensi sains, 
kebenaran, dan nilai-nilai etika. Al-Attas menganjurkan paradigma 
pendidikan yang menekankan kultivasi karakter moral dan kesadaran 
akut akan tanggung jawab sosial. Pendekatan ini memprioritaskan 
kemajuan intelektual yang tetap secara intrinsik terkait dengan dimensi 
spiritual, sehingga memungkinkan pendidikan untuk membina individu 
yang integratif dan terpelajar. 

Kontribusi intelektual para filsuf ini menawarkan fondasi yang 
kuat untuk paradigma pendidikan Islam yang komprehensif. Dengan 
mensintesis dimensi intelektual, etika, dan spiritual, pendidikan Islam 
dapat menumbuhkan individu yang tidak hanya cerdik secara 
intelektual tetapi juga sangat berkomitmen pada prinsip-prinsip 
kebaikan dan keadilan. Warisan intelektual ini harus ditransmisikan dan 
diadaptasi dalam konteks pendidikan kontemporer untuk secara efektif 

mengatasi tantangan rumit yang ditimbulkan oleh lanskap global. 

Daftar Pustaka 
Abdillah, Aam, Perkembangan Pemikiran Konsep Pendidikan Diri dalam 

Perspektif Tasawuf Muhammad Iqbal dalam Al-Tsaqafa: Jurnal 
Peradaban Islam, Jurnal al-Tsaqafa Volume 16, No. 01, Juni 
2019. 

Administrator. 2022. Muhammad Abduh : Biografi dan Pemikirannya 
(diakses pada tanggal 3-November-2024) dalam  https://an-
nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam/ 

Ahmadi, Alfarabi Shidqi, Pemikiran Filosofi Pendidikan Islam Muhammad 
Iqnal Dan Relevansinya Dengan Ranah Psikomotorik Siswa dalam 
Jurnal Ta’limuna, Vol. 11, No. 01, Maret 2022, Hal. 31-44. 

Djalaluddin, Muhammad Mawardi, Pemikiran Pendidikan Islam Hasan Al-
Banna. Rumah Jurnal UIN Alauddin. 

El Hakim, Mohammad David, dkk, Pendidikan Islam dalam Perspektif Syed 
Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi Pengembangan Pendidikan 
Islam di Indonesia, dalam EJournal STIT PN (Sekolah Tinggi 
Ilmu Tarbiyah Palapa Nusantara) Lombok NTB   

https://an-nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam/
https://an-nur.ac.id/muhammad-abduh-tokoh-pembaharu-islam/


 

 

Riadhotus Solikha, Muh Sabilar Rosyad 

 

 

MIYAH, Volume 21, Nomor 01, Januari 2025 65 

Hani’atul Khoiroh. “Islam Mengungkap Demokrasi (Prespektif 
Sejarah Di Masa Nabi Dan Khulafa’ Al Rasyidin).” MIYAH: 
Jurnal Studi Islam 18, no. 2 (2021). 

 
Munawir. 2020. Intelektual Muslim Bidang Pendidikan Dari Jaman ke Jaman. 

Sidoarjo: Kanzum Books 
Musyarif, Hasan Al-Banna Al-Ikhwan Al-Muslimun: Studi Pemikiran dan 

Gerakan Dakwah. Sao Jurnal STAIN Parepare. 
Nuryamin, Pemikiran Filosofis Muhammad Iqbal Tentang Pendidikan dalam 

Rumah Jurnal UIN Alauddin  Volume I, Nomor 2, Juli - 
Desember 2020. 

Rendy Adam Fitriadi, “Pemikiran Syekh Muhammad Abduh” 
(Makalah-STAI Nida El Adabi, 2021 

Rusman, Asrori. 2020. Filsafat Pendidikan Islam. Malang: Pustaka 
Learning Center. 
Rusydiyah, Evi Fatimatur. 2019. Aliran dan Paradigma Pemikiran 

Pendidikan Agama Islam Kontemporer. Surabaya: UIN Sunan 
Ampel Press. 

Sitompul, Maya Sari. 2017. Materi Pendidikan Islam Menurut Hasan 
Al-Banna (tesis) Padangsidimpuan: Perpustakaan IAIN 
Padangsidimpuan. 

Yakin, Ainul, Spiritualitas Dalam Pendidikan Islam Perspekyif Muhammad 
Naquib Al-Attas, dalam Maharot: Journal of Islamic Education. 
Volume 2, No. 2, Juli – Desember 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Pemikiran Filsuf Dalam Pendidikan Islam 

Volume 21, Nomor 01, Januari 2025, MIYAH 66 

 

 

 

 

 

 


