


MENINJAU ULANG POLEMIK FORMALISASI HUKUM ISLAM DI INDONESIA  PERSPEKTIF DEMOKRASI PANCASILA :  ANALISIS SWOT

Eko Siswanto
Institut Agama Islam Negeri Fattahul Muluk Papua 
mail : siswantoeko44@yahoo.co.id
Athoillah Islamy

Institut Agama Islam Negeri Pekalongan

E-mail : athoillahislamy@yahoo.co.id
Abstrak: . Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis evaluatif terhadap aspek kekuatan, kelemahan, peluang dan tantangan atas formalisasi hukum Islam di Indonesia dalam perspektif demokrasi Pancasila. Penelitian ini menggunakan pendekatan analisisStrength, Weakness, Opportunities, Threats (SWOT). Hasil penelitian menyimpulkan perwujudan formalisasi hukum Islam dalam konteks Indonesia sebagai negara yang meyakini paham Demokrasi Pancasila dalam ranah praksisnya dapat menemui berbagai hal. Peratama, aspek kekuatan. Pada aspek ini, secara yuridis konstitusional, yakni berdasarkan UUD 1945 sekaligus sila pertama Pancasila terdapat jaminan bagi warga negara untuk menjalankan dan menjadikan hukum Islam masuk dalam bagian hukum negara (nasional). Kedua, aspek kelemahan. Pada aspek ini terdapat beberpa hal. (1)hukum pelbagai persoalan baru tidak mesti ditemukan pada al-Qur’an maupun Hadis, produk pemikiran hukum Islam (fikih) klasik maupun kontemporer. (2) Perumusan hukum Islam lebih bertumpu terhadap fatwa kalangan elit. Peran rakyat luas tidak mempunyai hak pilih dalam permaslahan tersebut. (3) Aspirasi implementasi hukum Islam secara total tidak selalu bisa dipenuhi. Karena dasar semangat kebangsaan yang menjungjung nilai keadilan, dan kesetaraan atau persamaan di depan hukum (4) Dalam formalisasi hukum Islam, pemeluk agama lain secara lahiriah dapat dikategorikan sebagai warga negara kelas dua. Ketiga, aspek kesempatan. Peluang terwujudnya formalisasi hukum Islam paralel dengan falsafah dalam sistem Demokrasi Pancasila, khususnya sila kelima yang paralel dengan pelbagai tujuan kemaslahatan pensyariatan hukum Islam bagi kehiudupan manusia (maqashid shariah). Keempat, aspek tantangan.Perlu upaya pembaharuan paradigma maupun produk hukum Islam tradisional  menyesuaikan dengan paradigma modern dalam sistem konstitusional dan sosial budaya di Indonesia. 

Kata Kunci : Formalisasi hukum Islam, Pancasila, demokrasi, SWOT
Pendahuluan

Dialektika Islam dan sistem politik negara modern tidak selamanya menunjukan wajah relasi yang harmonis, baik dalam tataran teoritis maupun praksis.
 Potret relasi tersebut  pada akhirnya sering menyebabkan isu besar dalam konteks diskursus hubungan Islam dan politik (demokrasi), yakni tentang  bagaimana kebenaran sistem politik demokrasi pada perspektif hukum Islam.
 Hal demikian yang kemudian juga berimplikasi pada kasus impelementasi hukum Islam pada negara modern yang menganut sistem demokrasi, seperti di Indonesia seringkali menemui problem sosial politik.
 

Pernyataan di atas  dikuatkan dengan fakta historis yang menunjukan tindakan formalisasi hukum Islam di Indonesia tidak seharusnya mendapat respons positif dari masyarakat.
 Bahkan di lingkungan umat Islam Indonesia, terjadi persetujuan ataupun pertentangan atas formalisasi hukum Islam dalam konteks negara Indonesia.
 

Untuk mendiskripsikan pro-kontra atas formalisasi hukum Islam di Indonesia yang dapat dicermati melalui tiga karakteristik umum yang ada. Pertama, karakteristik yang merespons positif terhadap formalisasi hukum Islam, bahkan mendukungnya. Kedua, karakteristik yang resistan terhadap formalisasi hukum Islam melalui dalih norma agama yang bersifat pribadi, oleh karenanya tidak perlu adanya campur tangan negara. Ketiga, karakteristik yang menentang formalisasi hukum Islam. Namun memberikan tawaran ide alternatif, dengan cara merubah pelbagai nilai hukum Islam pada sistem kenegaraan dan sosialk.
  

Namun terlepas dari pro-kontra di atas, keberadaan Indonesia sebagai negara demokrasi dan menjadikan Pancasila sebagai dasar dan ideologi negara sejatinya memiliiki ruang gerak bahkan peluang adanya transformasi hukum Islam pada sistem hukum nasional. Pernyataan demikian tidaklah berlebihan mengingat Pancasila sebagai dasar negara hukum di Indonesia serta UUD 1945 yang merupakan sebuah konstitusi negara telah memberikan tingkatan yang paling utama terhadap agama. Hal demikian ini dapat mencetuskan harapan agar mampu mengembangkan hukum yang bersumber dari ajaran Islam.
 Meskipun tidak dipungkiri bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia tersebut tidak mudah dan tidak selamanya dapat berjalan maksimal. Hal demikian dikarenakan Indonesia merupakan negara dengan tingkat pluralitas kehidupan yang sangat beragam.

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis evaluatif terhadap kelemahan, kekuatan, kendala, dan tantangan atas formalisasi hukum Islam di Indonesia dalam perspektif demokrasi Pancasila. Oleh sebab itu, penelitian ini memakai pendekatan analisis SWOT. Sumber data primer ini menggunakan berbagai literatur ilmiah berupa tesis, disertasi, buku riset dan jurnal ilmiah yang mengkaji tentang tantangan dan peluang impelementasi hukum Islam di Indonesia. Sementara sumber data sekunder meliputi beberapa literatur ilmiah yang  relevan dengan penelitian ini. 

Penelitian ini penting dilakukan disebabkan fakta historis menunjukan bahwa polemik tentang gerakan maupun wacana formalisasi hukum Islam di Indonesia senantiasa menunjukan pasang surut. Hal demikian tidak terlepas dari dinamika otoritas politik dan pandangan internal umat Islam yang ada. Atas dasar ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan uraian analisis tentang kepada masyarakat Indonesia dan dunia pada umunya, dan umat Islam Indonesia pada khususnya, perihal tentang segala bentuk kelemahan, kekuatan, kendala, dan tantangan atas formalisasi hukum Islam di Indonesia yang notabenenya menjadi negara demokrasi dan menjadikan Pancasila sebagai ideologi dasar Negara.

Penulis menyadari bahwa penelitian terkait problem politik  implemetasi hukum Islam dalam konteks Indonesia dengan berbagai perspktif telah banyak dilakukan, antara lain. Kurniawan (2011) dalam penelitiannya mengatakan bahwa Indonesia adalah negara hukum yang mengacu pada Undang-undang Dasar 1945. Didalamnya terdapat landasan filosofis UUD 1945 yang menjamin keyakinan kuat mengenai keberadaan  agama sebagai dasar hukum yang berlaku di Indonesia.
 

Kemudian penelitian JM. Muslimin (2012) menyimpulkan kendatipun Indonesia secara esensial bukan negara teokrasi Islam, akan tetapi ide tentang penerapan hukum Islam tidak secara ekstrem dilarang, melainkan masih dapat diberlakukan. Menurutnya, yang perlu dicatat adalah ide terkait formalisasi hukum Islam harus dapat diperdebatkan dalam ranah publik. Mengingat Pancasila memiliki batasan untuk mengakomodasi formalisasi hukum Islam di satu objek. Begitu juga objek lain, penerapan hukum Islam juga memiliki batasan tertentu dalam konteks Indonesia.
 Paralel dengan JM. Muslimin, penelitian Ali Imron (2014) juga menjelaskan bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia yang notabvenenya senbagai  negara demokrasi dan menjadikan Pancasila sebagai ideolgi negara, maka  terdapat dua hal pertimbangan besar. Pertama,  demokratisasi hukum di Indonesia maka harus dapat memebrikan ruang  masuknya berbagai norma-norma universal seperti aturan yang bersumber dari ajaran agama. Kedua, Pancasila menjadi penyaring terhadap masuknya aturan yang universal.
 
Nurrohman (2015) dalam penelitiannya menyatakan era demokrasi sejatinya menjadi peluang untuk memasukkan pelbagai unsur hukum Islam dalam Undang-undang yang berlaku di Indonesia meskipun tidak dipungkiri tantangannya juga besar. Nurrohman menambahkan sebagai norma etika sebenarnya hukum Islam dapat diberlakukan tanpa adanya legitimasi negara.
 

Sebagaimana penelitian JM. Muslimin dan Nurrohman di atas, penelitian Nurrohman Syarif (2016) juga menuturkan bahwa jika ditinjau dari Negara hukum berdasarkan Pancasila, maka sistem hukum apapun termasuk hukum Islam harus dapat menempatkan diri serta harus siap diuji secara  konstitusional dengan tetap meluhurkan  Pancasila.
 

Kemudian  penelitian H.A.Malthuf Siroj (2018) menjelaskan Kapasitas hukum Islam di Indonesia sangat relevan untuk menetapkan perspektif hukum Islam dan dasar ideologis konstitusional yang mendasar.
 Senada dengan penelitian H.A. Malthuf di atas, penelitian Ratni Kasmad (2020) juga menyatakan hukum Islam lebih berkesempatan memberi saran untuk terciptanya hukum nasional dibandingkan warisan sistem hukum barat maupun hukum adat. Hal demikian disebabkan kebanyakan penduduk Indonesia menganut agama Islam. Selain itu, dikarenakan aturan hukum barat (Belanda)  sudah fakum pasca kemerdekaan Indonesia. Begitu pula dengan eksistensi hukum adat  tidak menunjukan kontribusi besar terhadap pembangunan hukum nasional.

Berikutnya, penelitian Muhazir (2021) menuturkan bahwa isu positivisasi hukum Islam di Indonesia dalam ranah praksis sosial politiknya masih memicu perdebatan bahkan polemik  Problem tersebut setidaknya disebabkan dari tiga faktor. Pertama, distingsi penafsiran mengenai relevansi agama dan negara. Kedua, praktik politik modern indonesia terdorong adanya politik barat. ketiga, paham liberalisme dan komunisme turut menghalangi proses posotivisasi hukum Islam di Indonesia.

Mengacu beberapa penelitian sebagaimana di atas, belum didapati penelitian mengjkaji formalisasi hukum Islam di Indonesia dalam perspektif demokrasi Pancasila mnelalui analisis SWOT. Keunikan tersebut dapat menjadi suatu perbedaan tersendiri termasuk dari tingkat kebaruannya.

Metode Penelitian

Penelitian  kualitatif ini berupa studi pustaka. Adapun kategori penelitian hukum Islam ini dapat dimasukan pada jenis penelitian hukum Islam normatif-empiris. Sumber data yang dipakai meliputi beberapa literatur ilmiah yang berbentuk jurnal, buku, tesis ataupun disertasi  yang mengkaji mengenai implementasi hukum Islam di Indonesia dalam konteks negara demokrasi dan negara Pancasila. Sementara itu, sumber data sekunder penelitian memakai beberapa literatur ilmiah yang memeiliki relevansi terhadap kajian. analisis yang dipakai yakni teori demokrasi Pancasila dengan menggunakan pendekatan analisis SWOT yang dilakukan dengan tiga tahapan yakni analisis data, reduksi data serta penarikan kesimpulan. 

Hasil dan Pembahasan

Demokrasi Pancasila : Landsan Paradigmatik Pembangunan Hukum di Indonesia
Memahmi seklaigus menjelaskan term demokrasi dalam konteks sistem politik pemerimntahan Indonesia merupakan hal yang tidak mudah.
 Secara etimologi (bahasa), kata demokrasi berarti“rakyat berkuasa” atau “government or rule by the people.”Sementara itu, dalam bahasa Yunani, demokrasi berakar dari kata demos (rakyat), dancratos(kekuasaan). Sedangkan secara definitif, term demokrasi merupakan bentuk (sistem) politik pemerintahan suatu negara dalam merealisasikan kedaulatan rakyat. 

Lantas apa yang dimaksud dengan Demokrasi Pancasila? Sebelum jauh memahami apa itu Demokrasi Pancasila, maka penting terlebih dahulu kita pahami bahwa terdapat beberapa prinsip Demokrasi Pancasila memiliki distingsi dengan prinsip demokrasi varian lainnya. Prinsip tersebut antara lain pemerintah dijalankan berdasarkan konstitusi, yakni terdapat peran  penghormatan terhadap Hak Asasi Manusia (HAM) dan perlindungan terhadap hak-hak kelompok minoritas, musyawarah, peradilan yang independen, kedaulatan  rakyat, keseimbangan antara hak dan kepentingan. kebebasan yang bertanggung jawab secara moral kepada Tuhan Yang Maha Esa, diri sendiri, masyarakat dan negara.
 

Secara definitif,  Demokrasi Pancasila dapat dipahami sebagai sistem politik demokrasi yang memliki landasan paradigmatik dari norma-norma yang termuat dalam Pancasila yang menjadi ideologi negara Indonesia.   Oleh sebab itu, sistem demokrasi pancasila disarikan dari pelbagai nilai sosial budaya masyarakat Indonesa yang melekat kuat. Oleh karena itulah, kehadiran Demokrasi Pancasila menjadi jalan tengah yang perlu didekati secara bijak dalam ragka merealisasikan adanya persatuan antar beragam latar belakang etnis dan budaya masyarakat Indonesia.
 
Dalam konteks dasar perumusan atau pembentukan hukum nasional, keberadaan demokrasi Pancasila tidak ada bedanya dengan eksistensi Pancasila sendiri sebagai ideologi negara yang nilainya harus dapat dimanifestasikan ke dalam sub sistem hukum atau  norma yang berlaku di tengah masyarakat Indonesia, baik itu terkait norma politik, ekonomi, sosial budaya, kebijakan publik, terlebih dalam bentuk peraturan perundang-undangan.
 Pernyataan demikian tidaklah berlebihan karena eksistensi Pancasila selain sebagai ideologi negara juga menjadi pedoman nilai sosial yang luhur bagi segala aspek kehidupan masyarakat Indonesia.
 
Keberadaan Demokrasi Pancasila sebagai landasan paradigma pembentukan hukum di Indonesia memiliki legitimasi normatif dalam Undang-undang Nomor. 10 Tahun 2004 Tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan, terlebih pada Pasal 2 ditegaskan bahwa eksistensi Pancasila menjadi sumber dari segala sumber hukum di Indonesia. Penegasan ini paralel dengan pembukaan UUD 1945 yang memposisikan Pancasila sebagai landasan dan ideologi negara sekaligus falsafah negara. Konsekuensinya, segala bentuk materi yang termuat dalam berbagai peraturan perundang-undangan tidak boleh kontra-produktif dengan pelbagai nilai Pancasila. Dengan kata lain, cita hukum dan falsafah hidup serta moralitas bangsa  menjadi sumber segala hukum negara dalam menilai kebijakan hukum (legal Policy) atau sebagai paradigma yang menjadi landasan perumusan kebijakan (policy making) dibidang hukum, sosial, ekonomi, dan politik.

Sampai di sini dapat disimpulkan bahwa demokrasi Pancasila menjadi sebuah sistem politik bagi pememrintah Indonesia dalam menjalankan kedaulatan rakyat guna mencapai pelbagai bentuk kemaslahatan hidup rakyat Indonesia. Oleh sebab itu, demokrasi Pancasila juga memiliki andil besar dalam proses perumusan atau pembentukan sistem hukum nasional, tidak terkeculai sistem hukum Islam yang diberlakukan di Indonesia. Pada konteks inilah, muatan nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila dapat menjad landasan paradigmatik atas pemberlakuan sistem hukum Islamdi Indonesia.

Menakar Problem Formalisasi Hukum Islam di Indonesia dalam Paradigma Demokrasi Pancasila

Menurut M. Atho Mudzhar, tantangan studi hukum Islam modern saat ini terletak padapara pengkaji studi hukum Islam yang masih memandang studi hukum Islam hanya tentang fikih dan metodologi hukum Islam (usul al-fiqh). Hal inilah yang pada akhirnya menyebabkan jumlah penelitian hukum Islam normatif yang mengkaji pelbagai literatur hukum Islam konvensional (klasik) jauh lebih besar dari pada penelitian filosofis hukum Islam, terlebih penelitian hukum Islam empiris yang membutuhkan  kajian lintas disiplin perspektif ilmu.
 Atas dasar inilah, maka secara teoritik jenis penelitan hukum Islam,  peneltian ini berupaya mengkaji hukum Islam dalam bingkai penelitian hukum normatif empiris, khususnya terkait implementasi hukum Islam dalam konteks kehidupan demokrasi Pancasila di Indonesia, sehingga penelitian ini diharapkan dapat mengisi minimnya penelitian normatif empiris yang ada selama ini, khususnya terkait implementasi hukum Islam di Indonesia.
Sebelum jauh membahas bagaimana perspektif Demokrasi Pancasila terhadap formalisasi hukum Islam di Indoensia, maka terlebih dahulu kita ketahui dan sadari kembali bahwa diskursus formalisasi hukum Islam di Indonesia dapat diakatakan cukup gencar dan senantiasa menimbulkan pro dan kontra. Bahkan di kalangan umat Islam sendiri juga tidak sedikit yang menolaknya. Salah satu arus utama pemikiran yang berusaha menolaknya memandang formalisasi hukum Islam tidak sejalan dengan latarbelakang Indonesia yang masyarakatnya plural.engan kata lain tidak dihuni olehumat Islam.Oleh sebab itu, formalisasi hukum Islam yang berlaku universal tidak dapat diterima. Bahkan secara epistemologis, ada yang mempertanyakanjika dilakukan formalisasi hukum Islam, maka hukum Islamversi mazhab mana yang akan diberlakukan? Mengingat relaitanya, terjadi ragam pendapat hukum Islam di kalangan umat Islam kendatipun terhadap persoalan tertentu yang sama, terlebih persoalan yang bersifat ijtihadi. 

Tidak cukup berhenti pada pertanyaan di atas, ada juga pandangan skeptis yang sering dilontarkan, seperti jika diberlakukan formalisasi hukum Islam, makaterjadi intervensi negara terhadap kehidupan beragama umat Islam di Indonesia yang seharusnya bersifat privat bukan urusan publik. Bahkan ada juga pandangan yang menyatakan formalisasi hukum Islam  tidak sesuai dengan modernitas dan norma hukum kehidupan sosial masyarakat modern, seperti Hukum Internasional, Hak-Hak Asasi Manusia, Demokrasi, dan lain sebagainya?

Terlepas dari pandangan skeptis dan resistan atas formalisasi hukum Islam di Indonesia sebagaimana di atas, penting kita sadari kembali bahwa dalam konteks Indonesia terdapat juga pelbagai prinsip kode etik politik yang juga menjadi landasan pertimbangan dalam segala bentuk pemberlakuan norma, kebijakan maupun hukum yang berlaku di Indonesia. Pertama, prinsip kemaslahatan publik,  prinsip kejujuran, prinsip integritas dan profesionalisme, prinsip keadilan, prinsip musyawarah, prinsip akuntabilitas.
 Berbagai prinsip tersebut pada ranah praksisnya juga akan menjadi pertimbangan secara politis dalam konteks perwujudan formalisasi hukum Islam di Indonesia.
Untuk melihat sejauh mana legitimasi Demokrasi Pancasila terhadap segala bentuk formalisasi hukum Islam di Indonesia, maka kita harus menyadari kembali bahwa keberadaaan Pancasila menjadi segala sumber hukum, dasar hukum nasional, sekaligus cita hukum yang berlaku di Indonesia. Konsekuensinya, semua hukum Indonesia yang dibentuk harus dapat mencerminkannilai-nilai Pancasila. Namun demikian persoalan epistemologisnya, yakni  belum ada indikator atau variabel untuk menguji atau mengukur kategori seperti apa produk hukum (Undang-undang) yang   selaras dengan nilai-nilai Pancasila. Dengan kata lain, belum terdapat mekanisme pengujian apakah undang-undang yang sedang dalam tahap pembentukannya sudah sesuai atau belum dengan Pancasila. Selama ini, Indikator dan variabel yang ada ditetapkan Badan Pembinaan Hukum Nasional dan Badan Pembinaan Ideologi Pancasila. Namun hanya digunakan untuk mengevaluasi suatu undang-undang yang telah berlaku, bukan yang sedang dalam tahap perumusannya.
 

Pada sub bab ini akan diuraikan analisis atas formalisasi hukum Islam di Indonesia dalam perspektif demokrasi Pancasila terkait aspek kekuatan (strength), weakness(kelemahan), opportunities (peluang), threats (tantangan). Uraian penjelasan lebih lanjurt, sebagai berikut.

Kekuatan (Strength)
Tidak dipungkiri bahwaterkadang kita terjebak oleh pemikiran bahwa unsur sekuler dalam Demokrasi Pancasila telah membuatnya bertentangan dengan pelbagai nilai Islam. Padahal tidaklah demikian, secara teoritik sendiri sekuler memiliki dua kategori, yakni moderat dan ekstrim. Sekular Moderat merupakan proses sekular yang tidak dilandaskan pada resistensi terhadap pelbagai nilai agama dalam masyarakat. Sedangkan sekular ekstrim memisahkan  secara total antara eksisteensi negara dengan agama. Bahkan agama tidak sekedar dipososikan oleh negara sebagai persoalan pribadi, melainkan justru ada bentuk resistensi negara terhadap eksistensi atau nilai-nilai yang bersumber dari agama.
  Pola pikir demikian merupakan hal yang memungkinkan dalam dirii umat beragama apapun. Mengingat secara teoritik, terdapat kecenderungan paradigma dan sikap sosial keberagamaan yang ekslusif.

Jika dilihat dari dua kategori di atas, maka sekularisme yang dijalankan di Indonesiamerupakan bentuk netralitas negara atas eksistensi agama yang tumbuh dan hidup di Indonesia. Pernyataan demikian dapat dikuatkan dari pernyataan dalam pasal 29 UUD 1945 yang menjamin kebebasan berkeyakinan dan beribadah warga negaranya.Dengan kata lain, negara (Indonesia) tidak memposisikan agama tertentu lebih superior dibanding agama lainnya. 

Secara lebih sepesifik dalam konteks pemberlakuan hukum Islam di Indonesia,  secara yuridis konstitusional UUD 1945 adanya jaminanhak warga negara mengenai kebebasan untuk menjalankan kewajibannya berdasarkan syariat Islam. Jaminan tersebut terdapat pada Pembukaan UUD 1945 sekaligus dalam sila pertama yang termaktub dalam Pancasila yaitu, “Ketuhanan yang Maha Esa.”  Ini memberi dorongan untuk mengejar nilai-nilai  luhur yang akan membuka jalan bagi kehidupan yang baik di masa nanti.

Berdasarkan landasan normatif konstitusional di atas, dapat dikatakan bahwa sejatinya manifestasi formalisasi hukum Islam di Indonesia memiliki ruang dan pintu terbuka untuk merealisasikannya. Mengingat eksistensi Pancasila sebagai ideologi negara dan Undang-undang Dasar (UUD) 1945 sebagai landasan konstitusi negara mengakui dan memberi ruang agama sebagai norma yang hidup dalam bermasyarakat dan bernegara.
 Landasan normatif tersebut merupakan peluang besar bagi hukum Islam menjadi bagian dari hukum negara (nasional). Pernyataan demikian tidaklah berlebihan, peluang formalisasi hukum Islam tersebut sejatinya sudah terjadi di Indoensia, seperti halnya transformasi hukum kel;uarga Islam dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) sebagai bentuk kongkrit dari terwujudnya hukum Islam dalam sistem hukum nasional yang berlaku di Indonesia.
 Lahirnya KHI tersebut dapat dikatakan sebagai produk modernisasi hukum Islam dalam bingkai Demokrasi Pancasila di Indonesia

Kelemahan (Weakness)
Ketika eksistensi hukum Islam dipakai sebagai dasar hukum di sebuah negara, maka dalam pikiran kita mungkin akan berekspektasi bahwa seluruh aktivitas kehidupan sehari-hari warga negaranya akan diatur oleh hukum Islam. Namun penting diketahui bahwa pada realitanya yang terjadi di pelbagai negara teokrasi Islam saat ini tidaklah seideal dan sesederhana yang dibanyangkan seperti itu. hal demikian disebabkan karakteristik sekaligus adaptasi eksistensi hukum Islam yang tidak dapat dilepaskan dari konteks ruang sosial-budaya yang melitarinya. Hal tersebutlah yang kemudian di satu sisi akan menemui bentuk kendala dalam upaya formalisisi hukum Islam dalam konteks kehiudpan universal yang majemuk, terlebih dalam kontek negara yang notabenenya bukan negara teokrasi Islam. Dalam konteks inilah, setidaknya terdapat beberapa aspek yang dapat menjadi catatatn kendala dalam formalisasi hukum Islam di Indonesia, sebagai berikut.

Pertama, realitas kehidupan modern yang dinamis banyak sekali ditemukan pelbagai persoalan baru yang berkembang, akan tetapi dalam al-Qur’an dan Hadissebagai landasan utama dalam epsitemologi hukum Islam secara eksplisit tidak mesti terdapat penjelasan hukumnya.
 Begitu juga dalam produk pemiiran hukum Islam (fikih), baik klasik maupun kontemporer. Contoh sederhananya peraturan tentang lalu lintas, tata kota, ekspor-impor, cyberlaw, penyiaran, pers, dan lain sebagainya.

Kedua, dalam konteks negara Demokrasi Pancasila, proses perumusan hukum Islam dapat dikatakan sebagai proses yang tidak mencerminkan demokrasi.  Mengingat perumusan hukum Islam cenderung didasarkan pada fatwa kalangan elit, yang disebut ulama. Peran rakyat seolah tidak memiliki hak suara dalam urusan tersebut. Bahkan dengan mengatasnakamakan kebenaran agama, ulama bisa saja menghukum orang-orang yang dianggap memiliki penafsiran hukum yang berbeda terkait sebuah persoalan ijtihadi yang berpotensi menimbulkan ragam hukum.
 

Ketiga, dalam sistem Demokrasi Pancasila, tidak selalu mungkin untuk memuaskan keinginan dalam rangka menerapkan hukum Islam secara penuh (nasional). Memang Indonesia dibangun sejak awal  atas dasar semangat kebangsaan berdasarkan prinsip ketuhanan, kemanusiaan, keadilan dan  persamaan semua warga negara di depan hukum. Oleh karena itu, aspirasi dan syarat untuk menerapkan hukum Islam selalu terhalang jika ada faktor diskriminatif atau faktor lain yang dapat merusak jaminan konstitusional dan perlindungan hak-hak warga negara.
 Mengingat dalam negara yang menganut sistem demokrasi, keberadaan sikap toleran merupakan faktor penting bagi terwujudnya kehidupan demokrasi di  negara yang majemuk. Memang, sistem demokrasi hanya  dapat dicapai bila setiap individu warga negara memiliki rasa menghargai perbedaan  individu lainnya.
 Terlebih di Indonesia sendiri, sikap toleransi telah menjadi  bagian dari indikator moderasi beragama yang menekankan paradigma dan sikap terbuka dalam menghargaisekaligus menerima perbedaan sebagai fakta alam.

Keempat, secara teori dalam demokrasi Pancasila, keberadaan formalisasi hukum harus dapat memberikan ruang hak dan hukum yang sama terhadap warga negara kendatipun latart belakang agamanya berbeda-beda. Namun demikian dalam konteks formalisasi hukum Islam,  penganut agama lain secara alamiah akan dapat diperlakukan sebagai warga negara kelas dua. Bahkan mereka bisa tidak akan memiliki hak suara dalam menetapkan peraturan atau kebijakan. Hal ini sangat tidak relevan dengan realitas masyarakat Indonesia yang plural dari segala aspek latar belakang penduuduknya, tidak terkecuali pada aspek keragamman agama yang dianutnya.

Peluang (Oportunity)
Tidak dapat dibantah bahwa pada realitas kehidupan umat di Indonesia, ada sekelompok yang menolak segala bentuk pandangan atau sistem sosial politik yang bersumber Barat, tidak terkecuali sistem demokrasi. Biasanya mereka ini dari kalangan muslim fundamentalis yang formalis dan eksklusif. Mereka hanya kembali dan berpegang pada sumber al-Qur’an dan Hadis secara tekstual, tanpa berusaha melakukan interpretasi baru dalam meresponspelbagai problem yang berkembang saat ini. Konsekuensinya mereka juga menolak sistem Demokrasi Pancasila, karena tidak dijumpai secara eksplisist dalam epistemologi ajaran Islam. Sebenarnya, kelompok ini hanya sebagian kecil saja dari sekian banyak umat Islam yang ada di Indonesia.

Namun terlepas dari paradigma ekslusif sebagaimana di atas, penting disadari kembali bahwa dalam sistem demokrasi, tidak terkeculai sistem Demokrasi Pancasila, apa yang menjadi aspirasi mayoritas rakyat tidak begitu saja mudah diterima oleh negara, apalagi diwujudkan dalam bentuk Undang-Undang atau ketetapan hukum, bilamana didapati suatu kenyataan terjadinya pelanggaran moral sosial budaya dan agama yang ada.  Terlebih Demokrasi Pancasila dalam perumusannya juga tidak lepas dari nilai-nilai yang paralel ajaran Islam. 

Pernyataan di atas tidaklah berlebihan mengingat dalam Pancasila sendiri pada sila pertama menegaskan bahwa Indonesia merupakan negara yang menjunjung tinngi nilai “Ketuhanan Yang Maha Esa.” Atas dasar ini, Demokrasi Pancasila menjamin keberadaan agama yang dianut masyrakat Inndonesia sebagai norma hidup yang mengatur kehidupan. Kesempatan terwujudnya formalisasi hukum Islam juga paralel dengan falsafah dalam sistem Demokrasi Pancasila, khususnya sila kelima yang menjamin adanya keadilan sosial bagi seluruh masyarakat Indonesia. Nilai tersebut sejalan dengan orientasi dari implementasi hukum Islam yang bertujuan untuk merelasisaikan pelbagai tujuan kemaslahatan pensyariatan hukum Islam b agi kehiudupan manusia atau yang disebut dengan istilah maqashid shariah. Penting diketahui bahwa  maqashid shari’ah sebagai basis utama dalam setiap  reformasi atau proses perubahan dan dinamisasi hukum Islam. Tidak hanya itu, melainkan juga menjadi prinsip moralitas tertinggi yang memberikan landasan  dan kekuatan etis-spiritual untuk masyarakat Muslim ketika mereka berinteraksi dengan hukum. Dengan dua peran tersebut, maqasid shariah dapat menjadi pendorong perubahan masa depan menuju masyarakat yang lebih konstruktif dan humanistik. 
 Karakteristik peran maqashid shariah dalam implementasi hukum Islam demikian paralel dengan prinsip keadilan menurut Bentham dan Rawls, bahwa hukum yang baik, yakni hukum yang mampu mewakili nilai-nilai keadilan Tuhan, seperti persamaan (egalitarianisme), keseimbangan, harmonisasi, ta'awun (membantu) satu sama lain), saling mengakui dan menghormati hak dan kewajiban, dan sebagainya.

Tantangan (Treth)
Pada satu sisi siustem Demokrasi Pancasila dalam ranah praksisnya, dapatmemberikan peluang kepada budaya dan kelompok masyarakat seperti apapun warna aspirasinya harus diakomodasi dalam sebuah sistem demokrasi. Namun demikian pada sis lain, terdapat kenyataan bahwa budaya itu tidak senantiasa sejalan dengan prinsip demokrasi itu sendiri, semisal tentang persamaan warga negara di depan hukum dan Hak Asasi Manusia (HAM). 

Dalam konteks formalisasi hukum Islam di Indonesia, terdapat tantangan atas dilema di atas, yakni Perlu mengubah model bangunan hukum Islam itu sendiri sesuai dengan model modern. Secara historis, hukum Islam, yang lahir dan berkembang dalam masyarakat pagan tradisional, adalah sistem yang didasarkan pada keterikatan anggota pada komunitas etnis, primitif, atau agama, identitas lain.
 Dalam struktur masyarakat ini, memang, hukum Islam pertama kali dirumuskan. Maka pilihan respon pertama ini adalah mengubah seluruh paradigma hukum Islam tradisional  dan kemudian memperkenalkannya menjadi model modern dalam  masyarakat sesuai dengan sistem ketatanegaraan dan kondisi sosial budaya pergaulan di Indonesia
Kesimpulan di atas disebabkan pada masyarakat nation-state, pandangan kewargaan tidak lagi bisa didasarkan pada keanggotaan komunitas yang berbasis pada agama tertentu, melainkan pada pebersifat nasional yang didasarkan pada konstitusi.
 Mengikuti peradigma ini, penerapan hukum Islam tidak hanya tergantung bagi keharusan penerapannya, karena ia diyakini berasal dari wahyu dan tidak bisa begitu saja didasarkan pada klaim kepemelukan agama dalam suatu komunitas nasional, melainkan harus didasarkan pada alasan-alasan rasional atau public reason dalam lingkup paradigma nation state tersebut.Dalam paradigma ini, penerapan atau akomodasi hukum Islam itu tidak saja harus didasarkan pada alasan dan proses demokrasi yang ada di dalam masyarakat melainkan content atauisinya tidak bisa bertentangan dengan prinsip dan realitas nation-state, citizenship dan human rights.

Terlepas dari tantangan formalisasi hukum Islam sebagaimana di atas,  dalam era Demokrasi Pancasila sejatinya setiap muslim pada dasarnya memiliki ruang yang sama untuk mewujudkan produk hukum Islam yang sesuai dengan tantangan perkembangan persoalan masyarakat yang dinamis.
 Meskipun untuk mewujudkan hal tersebut, harus tetap dimotori oleh umat Islam yang memiliki kompetensi dalam proses penggalian dan  perumusan hukum Islam.
Kesimpulan

Berdasarkan uraian pembahasan pokok penelitian ini dapat disimpulkan bahwa terlepas dari pro-kontra yang ada di tengah masyarakat Indonesia, upaya perwujudan formalisasi hukum Islam dalam konteks Indonesia sebagai negara yang menganut sistem Demokrasi Pancasila dalam ranah praksisnya dapat menemui berbagai hal. Peratama, aspek kekuatan. Pada aspek ini, secara yuridis konstitusional, yakni berdasarkan UUD 1945 sekaligus sila pertama Pancasila terdapat jaminan bagi warga negara untuk menjalankan dan menjadikan hukum Islam masuk dalam bagianhukum negara (nasional). Kedua, aspek kelemahan. Pada aspek ini terdapat beberpa hal. (1)hukum pelbagai persoalan baru tidak mesti ditemukan dalam al-Qur’an dan Hadis, produk pemikiran hukum Islam (fikih) klasik maupun kontemporer. (2) Perumusanhukum Islam cenderung didasarkan pada fatwa kalangan elit. Peran rakyat seolah tidak memiliki hak suara dalam urusan tersebut. (3) Aspirasi implementasikan hukum Islam secara total tidak selalu bisa dipenuhi. Karena dasar semangat kebangsaan yang didasarkan atas prinsip keadilan, dan kesetaraan atau persamaan di depan hukum (4) Formalisasi hukum harus dapat memberikan ruang hak dan hukum yang sama terhadap warga negara. Namun dalam konteks formalisasi hukum Islam, penganut agama lain secara alamiah akan dapat diperlakukan sebagai warga negara kelas dua. Ketiga, aspek kesempatan. Peluang terwujudnya formalisasi hukum Islam paralel dengan falsafah dalam sistem Demokrasi Pancasila, khususnya sila kelima yang menjamin adanya keadilan sosial bagi seluruh masyarakat Indonesia. Orientasi tersebut paralel dengan pelbagai tujuan kemaslahatan pensyariatan hukum Islam bagi kehiudupan manusia (maqashid shariah). Keempat, aspek tantangan.Perlu adanyan upaya pembaharuan paradigma maupun produk hukum Islam tradisional  menyesuaikan dengan paradigma modern dalam sistem konstitusional dan sosial budaya di Indonesia. 

Implikasi teoritik peneltian ini menunjukan bahwa perlu penyesuaian epsitemologis maupun aksiologis dalam upaya perwujudan formalisasi hukum Islam yang berlaku secara nasional dalam kerangka negara demokrasi yang menjunjung tinggi nilai-nilai Pancasila.  Terdapat lacuna penelitian ini yang dapat menjadi objek riset bagi penelitian berikutnya, yakni terkait strategi politik hukum apa yang tepat digunakan dalam perwujudan formalisasi hukum Islam di Indonesia, apakah menggunakan strategi ortodok, tresponsif atau semi responsif? 

References

Al Hidayat, Nanang. “Demokrasi Pancasila Sebagai Paradigma Politik Hukum Perundang-Undangan Di Indonesia.” In SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN DAN KEWARGANEGARAAN IV, 72–80, 2018.

Anderson, Benedict Richard O’Gorman. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso, 1991.

Azis, Donny Khoirul, Made Saihu, Akmal Rizki Gunawan Hsb, and Athoillah Islamy. “Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia.” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no. 2 (2021): 229–44.

Hafidh, Ahmad. “Pertarungan Wacana Politik Hukum Islam Di Indonesia.” Yustisia Jurnal Hukum 3, no. 3 (n.d.): 109–26.

Hidayati, Nunung, Siti Maemunah, and Athoillah Islamy. “Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di Indonesia.” Transformasi 3, no. 2 (2021): 1–17.

Hilmy, Masdar. “MUSLIMS’APPROACHES TO DEMOCRACY: Islam and Democracy In Contemporary Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 1, no. 1 (2007): 42–74.

Ikhwan, Munirul. “Democratic Sharia: An Islamic Legal Discourse In An Era Of Nation-States.” Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS) 1, no. 2 (2018): 91–118.

Imron, Ali. “Pelembagaan Hukum Perdata Islam Di Indonesia Melalui Screening Board Pancasila.” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 1, no. 2 (2016): 227–42.

Indonesia. Undang Undang Dasar 1945 (n.d.). https://www.dpr.go.id/jdih/uu1945.

Islamy, Athoilah, and Sansan Ziaul Haq. “Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought.” AL IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 5, no. 1 (2020): 55–66.

Islamy, Athoillah. “Eksistensi Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Dalam Kontestasi Politik Hukum Dan Liberalisme Pemikiran Islam.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 4, no. 2 (2019): 161–76.

———. “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam.” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1 (2017): 181–99.

———. “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 6, no. 1 (2021): 51–73.

———. “Paradigma Sosial Profetik Dalam Kode Etik Politik Di Indonesia.” Asy Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam 5, no. 2 (2020): 155–79.

———. “Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid,.” Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo, 2021.

Jailani. “Sistem Demokrasi Di Indonesia Ditinjau Dari Sudut Hukum Ketatanegaraan.” INOVATIF| Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2015).

Kasmad, Ratni. “Peluang Dan Tantangan Integrasi Nilai-Nilai Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional.” MADDIKA: Journal of Islamic Family Law 1, no. 1 (2020): 60–71.

Khisni, Akhmad. “Transformasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional (Studi Ijtihad Hakim Peradllan Agama Tentang Pengembangan Hukum Kewarisan Dalam Kompilasi Hukum Islam Dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional.” PhD Thesis, UNIVERSITAS ISLAM INDONESIA, 2011.

Kurniawan. “Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia.” Kanun Jurnal Ilmu Hukum 13, no. 3 (2011): 149–62.

Kurnisar. “Pancasila Sumber Dari Segala Sumber Hukum Di Indonesia.” Media Komunikasi FPIPS 10, no. 2 (2020).

Mudzhar, M. Atho. “Tantangan Studi Hukum Islam Di Indonesia Dewasa Ini.” Jurnal Indo-Islamika 2, no. 1 (2012): 91–103.

Muhazir. “Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia).” Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 12–24.

Mujani, Saiful, and Jajat Burhanudin. Benturan Peradaban: Sikap Dan Perilaku Islamis Indonesia Terhadap Amerika Serikat. Jakarta: Ppmi Dan Penerbit Nalar, 2005.

Muslimin, J. M. “Islamic Law in the Pancasila State.” AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 12, no. 1 (2012).

Nasution, Bahder Johan, and Febrian Febrian. “Aktualisasi Pancasila Sebagai Sumber Hukum Dalam Pembentukan Undang-Undang.” Undang: Jurnal Hukum 3, no. 2 (2020): 377–407.

Nur, Iffatin, and M. Ngizzul Muttaqin. “Maqāṣid Sharī’ah: The Main Reference and Ethical-Spiritual Foundation for the Dynamization Process of Islamic Law,” 2020.

Putri, Shabika Azzaria, Labitha Cetizta Irwanti, and Ari Rahmat Elsad. “Legal Discovery in Islamic Perspective.” UNIFIKASI: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2021): 43–52.

Siroj, A. Malthuf. “Eksistensi Hukum Islam Dan Prospeknya Di Indonesia.” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2018): 97–122.

Suhandi. “Sekularisasi Di Indonesia Dan Implikasinya Terhadap Konsep Kenegaraan.” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 7, no. 2 (2012): 71–90.

Syarif, Nurrohman. “Hukum Islam Di Era Demokrasi: Tantangan Dan Peluang Bagi Formalisasi Politik Syari’at Islam Di Indonesia.” ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam 9, no. 01 (2015): 161–80.

———. “Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila.” Pandecta Research Law Journal 11, no. 2 (2016): 160–73.

Voll, John O. “Islam and Democracy: Is Modernization a Barrier?” Religion Compass 1, no. 1 (2007): 170–78.

Wahyudin, Ahmad Taufiq, and Athoillah Islamy. “Nilai Sosial Keberagamaan Islam Dalam Moderasi Beragama.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan 3, no. 2 (2021): 273–90.

Yani, Ahmad, and Megawati Barthos. “Transforming Islamic Law in Indonesia from a Legal Political Perspective.” Al-Ahkam 30, no. 2 (2020): 159–78.

Yenuri, Ali Ahmad, Athoillah Islamy, Muhammad Aziz, and Rachmad Surya Muhandy. “Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia:(Studi Analisis Pemikiran KH Ahmad Shiddiq).” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 2, no. 2 (2021): 141–56.

Yunus, Nur Rohim. “Aktualisasi Demokrasi Pancasila Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara.” Sosio Dialektika 2, no. 2 (2015): 156–66.

Yusdani, A. R. “Formalisasi Syariat Islam Dan Hak Asasi Manusia Di Indonesia.” Al-Mawarid Journal of Islamic Law 16 (2006): 42541.

Zainuddin, M. “Plurality of Religion: Future Challenges of Religion and Democracy in Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 9, no. 2 (2015): 151–66.

Zuhdi, Syaifuddin. “Transcendental Justice Law: The Relation of Law and Justice.” Journal of Transcendental Law 3, no. 1 (2021): 30–49.



� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"VuH8fc4L","properties":{"formattedCitation":"John O. Voll, \\uc0\\u8220{}Islam and Democracy: Is Modernization a Barrier?,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Religion Compass} 1, no. 1 (2007): 170.","plainCitation":"John O. Voll, “Islam and Democracy: Is Modernization a Barrier?,” Religion Compass 1, no. 1 (2007): 170.","noteIndex":1},"citationItems":[{"id":1539,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/RHQ3LHUN"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/RHQ3LHUN"],"itemData":{"id":1539,"type":"article-journal","container-title":"Religion compass","issue":"1","note":"publisher: Wiley Online Library","page":"170–178","source":"Google Scholar","title":"Islam and democracy: Is modernization a barrier?","title-short":"Islam and democracy","volume":"1","author":[{"family":"Voll","given":"John O."}],"issued":{"date-parts":[["2007"]]}},"locator":"170"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �John O. Voll, “Islam and Democracy: Is Modernization a Barrier?,” Religion Compass 1, no. 1 (2007): 170.�


�� ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"PKiLCk5T","properties":{"formattedCitation":"Athoilah Islamy and Sansan Ziaul Haq, \\uc0\\u8220{}Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi\\uc0\\u8217{}s Thought,\\uc0\\u8221{} {\\i{}AL IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM} 5, no. 1 (2020): 55.","plainCitation":"Athoilah Islamy and Sansan Ziaul Haq, “Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought,” AL IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 5, no. 1 (2020): 55.","noteIndex":2},"citationItems":[{"id":1527,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/HIN24IID"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/HIN24IID"],"itemData":{"id":1527,"type":"article-journal","container-title":"AL IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM","issue":"1","page":"55–66","source":"Google Scholar","title":"Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought","title-short":"Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia","volume":"5","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoilah"},{"family":"Haq","given":"Sansan Ziaul"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"55"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoilah Islamy and Sansan Ziaul Haq, “Democratic Political System In The Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought,” AL IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 5, no. 1 (2020): 55.� 


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"eCSfhh9b","properties":{"formattedCitation":"Munirul Ikhwan, \\uc0\\u8220{}Democratic Sharia: An Islamic Legal Discourse In An Era Of Nation-States,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS)} 1, no. 2 (2018): 92.","plainCitation":"Munirul Ikhwan, “Democratic Sharia: An Islamic Legal Discourse In An Era Of Nation-States,” Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS) 1, no. 2 (2018): 92.","noteIndex":3},"citationItems":[{"id":1555,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/JYM5CZXP"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/JYM5CZXP"],"itemData":{"id":1555,"type":"article-journal","container-title":"Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS)","issue":"2","page":"91–118","source":"Google Scholar","title":"Democratic Sharia: An Islamic Legal Discourse In An Era Of Nation-States","title-short":"DEMOCRATIC SHARIA","volume":"1","author":[{"family":"Ikhwan","given":"Munirul"}],"issued":{"date-parts":[["2018"]]}},"locator":"92"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Munirul Ikhwan, “Democratic Sharia: An Islamic Legal Discourse In An Era Of Nation-States,” Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS) 1, no. 2 (2018): 92.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"ugloBjD3","properties":{"formattedCitation":"Ahmad Hafidh, \\uc0\\u8220{}Pertarungan Wacana Politik Hukum Islam Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Yustisia Jurnal Hukum} 3, no. 3 (n.d.): 109.","plainCitation":"Ahmad Hafidh, “Pertarungan Wacana Politik Hukum Islam Di Indonesia,” Yustisia Jurnal Hukum 3, no. 3 (n.d.): 109.","noteIndex":4},"citationItems":[{"id":1588,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/8MHTUZVA"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/8MHTUZVA"],"itemData":{"id":1588,"type":"article-journal","container-title":"Yustisia Jurnal Hukum","issue":"3","page":"109–126","source":"Google Scholar","title":"Pertarungan Wacana Politik Hukum Islam Di Indonesia","volume":"3","author":[{"family":"Hafidh","given":"Ahmad"}]},"locator":"109"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Ahmad Hafidh, “Pertarungan Wacana Politik Hukum Islam Di Indonesia,” Yustisia Jurnal Hukum 3, no. 3 (n.d.): 109.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"Sv9isPkR","properties":{"formattedCitation":"Muhazir Muhazir, \\uc0\\u8220{}Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam} 6, no. 1 (2021): 23.","plainCitation":"Muhazir Muhazir, “Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),” Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 23.","noteIndex":5},"citationItems":[{"id":1553,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/L2CZN6EV"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/L2CZN6EV"],"itemData":{"id":1553,"type":"article-journal","container-title":"Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam","issue":"1","page":"12–24","source":"Google Scholar","title":"Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia)","volume":"6","author":[{"family":"Muhazir","given":"Muhazir"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"23"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Muhazir, “Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),” Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (2021): 23.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"rFupiDYA","properties":{"formattedCitation":"Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam} 6, no. 1 (2021): 51\\uc0\\u8211{}73.","plainCitation":"Athoillah Islamy, “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia,” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 6, no. 1 (2021): 51–73.","noteIndex":6},"citationItems":[{"id":1300,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/LUMXMDG5"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/LUMXMDG5"],"itemData":{"id":1300,"type":"article-journal","container-title":"Al-Adalah: Jurnal Hukum dan Politik Islam","issue":"1","note":"publisher: Program Studi Hukum Tata Negara, Fakultas Syariah dan Hukum Islam IAIN Bone","page":"51–73","source":"Google Scholar","title":"Landasan Filosofis dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang Implementasi Hukum Islam di Indonesia","volume":"6","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}}}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoillah Islamy, “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia,” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 6, no. 1 (2021): 51–73.� 


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"JnnAoQPj","properties":{"formattedCitation":"Akhmad Khisni, \\uc0\\u8220{}Transformasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional (Studi Ijtihad Hakim Peradllan Agama Tentang Pengembangan Hukum Kewarisan Dalam Kompilasi Hukum Islam Dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional\\uc0\\u8221{} (PhD Thesis, UNIVERSITAS ISLAM INDONESIA, 2011), 5\\uc0\\u8211{}6.","plainCitation":"Akhmad Khisni, “Transformasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional (Studi Ijtihad Hakim Peradllan Agama Tentang Pengembangan Hukum Kewarisan Dalam Kompilasi Hukum Islam Dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional” (PhD Thesis, UNIVERSITAS ISLAM INDONESIA, 2011), 5–6.","noteIndex":7},"citationItems":[{"id":1600,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/PA4587EM"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/PA4587EM"],"itemData":{"id":1600,"type":"thesis","genre":"PhD Thesis","publisher":"UNIVERSITAS ISLAM INDONESIA","source":"Google Scholar","title":"Transformasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional (studi Ijtihad Hakim Peradllan Agama Tentang Pengembangan Hukum Kewarisan Dalam Kompilasi Hukum Islam Dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional","author":[{"family":"Khisni","given":"Akhmad"}],"issued":{"date-parts":[["2011"]]}},"locator":"5-6"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Akhmad Khisni, “Transformasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum Nasional (Studi Ijtihad Hakim Peradllan Agama Tentang Pengembangan Hukum Kewarisan Dalam Kompilasi Hukum Islam Dan Kontribusinya Terhadap Hukum Nasional” (PhD Thesis, UNIVERSITAS ISLAM INDONESIA, 2011), 5–6.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"iDD8Vpg9","properties":{"formattedCitation":"Ahmad Yani and Megawati Barthos, \\uc0\\u8220{}Transforming Islamic Law in Indonesia from a Legal Political Perspective,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al-Ahkam} 30, no. 2 (2020): 159.","plainCitation":"Ahmad Yani and Megawati Barthos, “Transforming Islamic Law in Indonesia from a Legal Political Perspective,” Al-Ahkam 30, no. 2 (2020): 159.","noteIndex":8},"citationItems":[{"id":1518,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/QPPF6WSX"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/QPPF6WSX"],"itemData":{"id":1518,"type":"article-journal","container-title":"Al-Ahkam","issue":"2","note":"publisher: Faculty of Shariah and Law, State Islamic University (UIN) Walisongo","page":"159–178","source":"Google Scholar","title":"Transforming Islamic Law in Indonesia from a Legal Political Perspective","volume":"30","author":[{"family":"Yani","given":"Ahmad"},{"family":"Barthos","given":"Megawati"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"159"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Ahmad Yani and Megawati Barthos, “Transforming Islamic Law in Indonesia from a Legal Political Perspective,” Al-Ahkam 30, no. 2 (2020): 159.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"Wqi4xRBV","properties":{"formattedCitation":"Kurniawan Kurniawan, \\uc0\\u8220{}Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Kanun Jurnal Ilmu Hukum} 13, no. 3 (2011): 160\\uc0\\u8211{}61.","plainCitation":"Kurniawan Kurniawan, “Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,” Kanun Jurnal Ilmu Hukum 13, no. 3 (2011): 160–61.","noteIndex":9},"citationItems":[{"id":1540,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/IEY4Q8S8"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/IEY4Q8S8"],"itemData":{"id":1540,"type":"article-journal","container-title":"Kanun Jurnal Ilmu Hukum","issue":"3","page":"149–162","source":"Google Scholar","title":"Demokrasi dan Konstitualisme Hukum Islam di Indonesia","volume":"13","author":[{"family":"Kurniawan","given":"Kurniawan"}],"issued":{"date-parts":[["2011"]]}},"locator":"160-161"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Kurniawan Kurniawan, “Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,” Kanun Jurnal Ilmu Hukum 13, no. 3 (2011): 160–61.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"DBKYVhiM","properties":{"formattedCitation":"J. M. Muslimin, \\uc0\\u8220{}Islamic Law in the Pancasila State,\\uc0\\u8221{} {\\i{}AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah} 12, no. 1 (2012).","plainCitation":"J. M. Muslimin, “Islamic Law in the Pancasila State,” AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 12, no. 1 (2012).","noteIndex":10},"citationItems":[{"id":1537,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/LWXEGD3A"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/LWXEGD3A"],"itemData":{"id":1537,"type":"article-journal","container-title":"AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah","issue":"1","source":"Google Scholar","title":"Islamic Law in the Pancasila State","volume":"12","author":[{"family":"Muslimin","given":"J. M."}],"issued":{"date-parts":[["2012"]]}}}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �J. M. Muslimin, “Islamic Law in the Pancasila State,” AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 12, no. 1 (2012).�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"6DuCut4f","properties":{"formattedCitation":"Ali Imron, \\uc0\\u8220{}Pelembagaan Hukum Perdata Islam Di Indonesia Melalui Screening Board Pancasila,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial} 1, no. 2 (2016): 240.","plainCitation":"Ali Imron, “Pelembagaan Hukum Perdata Islam Di Indonesia Melalui Screening Board Pancasila,” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 1, no. 2 (2016): 240.","noteIndex":11},"citationItems":[{"id":1520,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/MATRAWJV"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/MATRAWJV"],"itemData":{"id":1520,"type":"article-journal","container-title":"Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial","issue":"2","note":"publisher: Kopertais Wilayah X Jawa Tengah","page":"227–242","source":"Google Scholar","title":"Pelembagaan Hukum Perdata Islam Di Indonesia Melalui Screening Board Pancasila","volume":"1","author":[{"family":"Imron","given":"Ali"}],"issued":{"date-parts":[["2016"]]}},"locator":"240"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Ali Imron, “Pelembagaan Hukum Perdata Islam Di Indonesia Melalui Screening Board Pancasila,” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 1, no. 2 (2016): 240.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"SDXzYibQ","properties":{"formattedCitation":"Nurrohman Syarif, \\uc0\\u8220{}Hukum Islam Di Era Demokrasi: Tantangan Dan Peluang Bagi Formalisasi Politik Syari\\uc0\\u8217{}at Islam Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam} 9, no. 01 (2015): 177.","plainCitation":"Nurrohman Syarif, “Hukum Islam Di Era Demokrasi: Tantangan Dan Peluang Bagi Formalisasi Politik Syari’at Islam Di Indonesia,” ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam 9, no. 01 (2015): 177.","noteIndex":12},"citationItems":[{"id":1566,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/WBD7LSSX"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/WBD7LSSX"],"itemData":{"id":1566,"type":"article-journal","container-title":"ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam","issue":"01","note":"publisher: STAIN Kudus","page":"161–180","source":"Google Scholar","title":"Hukum Islam di Era Demokrasi: Tantangan dan Peluang bagi Formalisasi Politik Syari’at Islam di Indonesia","title-short":"Hukum Islam di Era Demokrasi","volume":"9","author":[{"family":"Syarif","given":"Nurrohman"}],"issued":{"date-parts":[["2015"]]}},"locator":"177"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Nurrohman Syarif, “Hukum Islam Di Era Demokrasi: Tantangan Dan Peluang Bagi Formalisasi Politik Syari’at Islam Di Indonesia,” ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam 9, no. 01 (2015): 177.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"v2TB0qA2","properties":{"formattedCitation":"Nurrohman Syarif, \\uc0\\u8220{}Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Pandecta Research Law Journal} 11, no. 2 (2016): 172.","plainCitation":"Nurrohman Syarif, “Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,” Pandecta Research Law Journal 11, no. 2 (2016): 172.","noteIndex":13},"citationItems":[{"id":1565,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/XFG7PVGK"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/XFG7PVGK"],"itemData":{"id":1565,"type":"article-journal","container-title":"Pandecta Research Law Journal","issue":"2","page":"160–173","source":"Google Scholar","title":"Syariat Islam dalam Perspektif Negara Hukum berdasar Pancasila","volume":"11","author":[{"family":"Syarif","given":"Nurrohman"}],"issued":{"date-parts":[["2016"]]}},"locator":"172"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Nurrohman Syarif, “Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,” Pandecta Research Law Journal 11, no. 2 (2016): 172.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"KgWGR4Hr","properties":{"formattedCitation":"A. Malthuf Siroj, \\uc0\\u8220{}Eksistensi Hukum Islam Dan Prospeknya Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman} 5, no. 1 (2018): 118.","plainCitation":"A. Malthuf Siroj, “Eksistensi Hukum Islam Dan Prospeknya Di Indonesia,” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2018): 118.","noteIndex":14},"citationItems":[{"id":1596,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/R3PB66QI"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/R3PB66QI"],"itemData":{"id":1596,"type":"article-journal","container-title":"AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman","issue":"1","page":"97–122","source":"Google Scholar","title":"Eksistensi Hukum Islam dan Prospeknya di Indonesia","volume":"5","author":[{"family":"Siroj","given":"A. Malthuf"}],"issued":{"date-parts":[["2018"]]}},"locator":"118"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �A. Malthuf Siroj, “Eksistensi Hukum Islam Dan Prospeknya Di Indonesia,” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2018): 118.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"VdiywvEq","properties":{"formattedCitation":"Ratni Kasmad, \\uc0\\u8220{}Peluang Dan Tantangan Integrasi Nilai-Nilai Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional,\\uc0\\u8221{} {\\i{}MADDIKA: Journal of Islamic Family Law} 1, no. 1 (2020): 70.","plainCitation":"Ratni Kasmad, “Peluang Dan Tantangan Integrasi Nilai-Nilai Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional,” MADDIKA: Journal of Islamic Family Law 1, no. 1 (2020): 70.","noteIndex":15},"citationItems":[{"id":1571,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/ATE6BK9V"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/ATE6BK9V"],"itemData":{"id":1571,"type":"article-journal","container-title":"MADDIKA: Journal of Islamic Family Law","issue":"1","page":"60–71","source":"Google Scholar","title":"Peluang Dan Tantangan Integrasi Nilai-Nilai Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional","volume":"1","author":[{"family":"Kasmad","given":"Ratni"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"70"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Ratni Kasmad, “Peluang Dan Tantangan Integrasi Nilai-Nilai Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional,” MADDIKA: Journal of Islamic Family Law 1, no. 1 (2020): 70.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"5ziisYPm","properties":{"formattedCitation":"Muhazir, \\uc0\\u8220{}Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),\\uc0\\u8221{} 23.","plainCitation":"Muhazir, “Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),” 23.","noteIndex":16},"citationItems":[{"id":1553,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/L2CZN6EV"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/L2CZN6EV"],"itemData":{"id":1553,"type":"article-journal","container-title":"Al Hurriyah: Jurnal Hukum Islam","issue":"1","page":"12–24","source":"Google Scholar","title":"Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia)","volume":"6","author":[{"family":"Muhazir","given":"Muhazir"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"23"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Muhazir, “Islamic Law Politics in The Contemporary Era (Revealing The Struggle for The Positivization of Islamic Law in Indonesia),” 23.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"vGGZatiU","properties":{"formattedCitation":"Masdar Hilmy, \\uc0\\u8220{}MUSLIMS\\uc0\\u8217{}APPROACHES TO DEMOCRACY: Islam and Democracy In Contemporary Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Journal of Indonesian Islam} 1, no. 1 (2007): 43.","plainCitation":"Masdar Hilmy, “MUSLIMS’APPROACHES TO DEMOCRACY: Islam and Democracy In Contemporary Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 1, no. 1 (2007): 43.","noteIndex":17},"citationItems":[{"id":1551,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/DNVI79N9"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/DNVI79N9"],"itemData":{"id":1551,"type":"article-journal","container-title":"Journal of Indonesian Islam","issue":"1","page":"42–74","source":"Google Scholar","title":"MUSLIMS'APPROACHES TO DEMOCRACY: Islam and Democracy In Contemporary Indonesia","title-short":"MUSLIMS'APPROACHES TO DEMOCRACY","volume":"1","author":[{"family":"Hilmy","given":"Masdar"}],"issued":{"date-parts":[["2007"]]}},"locator":"43"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Masdar Hilmy, “MUSLIMS’APPROACHES TO DEMOCRACY: Islam and Democracy In Contemporary Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 1, no. 1 (2007): 43.�


�� ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"NKegEZ2B","properties":{"formattedCitation":"Jailani Jailani, \\uc0\\u8220{}Sistem Demokrasi Di Indonesia Ditinjau Dari Sudut Hukum Ketatanegaraan,\\uc0\\u8221{} {\\i{}INOVATIF| Jurnal Ilmu Hukum} 8, no. 1 (2015): 136.","plainCitation":"Jailani Jailani, “Sistem Demokrasi Di Indonesia Ditinjau Dari Sudut Hukum Ketatanegaraan,” INOVATIF| Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2015): 136.","noteIndex":18},"citationItems":[{"id":1602,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/Z4WH3U42"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/Z4WH3U42"],"itemData":{"id":1602,"type":"article-journal","container-title":"INOVATIF| Jurnal Ilmu Hukum","issue":"1","source":"Google Scholar","title":"Sistem Demokrasi di Indonesia Ditinjau Dari Sudut Hukum Ketatanegaraan","volume":"8","author":[{"family":"Jailani","given":"Jailani"}],"issued":{"date-parts":[["2015"]]}},"locator":"136"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} � Jailani, “Sistem Demokrasi Di Indonesia Ditinjau Dari Sudut Hukum Ketatanegaraan,” INOVATIF| Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2015): 136.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"iySQkCLy","properties":{"formattedCitation":"Indonesia, \\uc0\\u8220{}Undang Undang Dasar 1945\\uc0\\u8221{} (n.d.), https://www.dpr.go.id/jdih/uu1945.","plainCitation":"Indonesia, “Undang Undang Dasar 1945” (n.d.), https://www.dpr.go.id/jdih/uu1945.","noteIndex":19},"citationItems":[{"id":1569,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/VHBPL9UT"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/VHBPL9UT"],"itemData":{"id":1569,"type":"legislation","language":"id","title":"Undang Undang Dasar 1945","URL":"https://www.dpr.go.id/jdih/uu1945","author":[{"family":"Indonesia","given":""}]}}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Indonesia, “Undang Undang Dasar 1945” (n.d.), https://www.dpr.go.id/jdih/uu1945.�Pasal 1 Ayat 2 


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"2n38vkEr","properties":{"formattedCitation":"Nur Rohim Yunus, \\uc0\\u8220{}Aktualisasi Demokrasi Pancasila Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Sosio Dialektika} 2, no. 2 (2015): 156.","plainCitation":"Nur Rohim Yunus, “Aktualisasi Demokrasi Pancasila Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara,” Sosio Dialektika 2, no. 2 (2015): 156.","noteIndex":20},"citationItems":[{"id":1564,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/DGH2E9RK"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/DGH2E9RK"],"itemData":{"id":1564,"type":"article-journal","container-title":"Sosio Dialektika","issue":"2","page":"156–166","source":"Google Scholar","title":"Aktualisasi Demokrasi Pancasila Dalam Kehidupan Berbangsa dan Bernegara","volume":"2","author":[{"family":"Yunus","given":"Nur Rohim"}],"issued":{"date-parts":[["2015"]]}},"locator":"156"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Nur Rohim Yunus, “Aktualisasi Demokrasi Pancasila Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara,” Sosio Dialektika 2, no. 2 (2015): 156.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"9NyI2huO","properties":{"formattedCitation":"Nanang Al Hidayat, \\uc0\\u8220{}Demokrasi Pancasila Sebagai Paradigma Politik Hukum Perundang-Undangan Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} in {\\i{}SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN DAN KEWARGANEGARAAN IV}, 2018, 72\\uc0\\u8211{}73.","plainCitation":"Nanang Al Hidayat, “Demokrasi Pancasila Sebagai Paradigma Politik Hukum Perundang-Undangan Di Indonesia,” in SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN DAN KEWARGANEGARAAN IV, 2018, 72–73.","noteIndex":21},"citationItems":[{"id":1558,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/BFRHMXNY"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/BFRHMXNY"],"itemData":{"id":1558,"type":"paper-conference","container-title":"SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN DAN KEWARGANEGARAAN IV","page":"72–80","source":"Google Scholar","title":"Demokrasi Pancasila Sebagai Paradigma Politik Hukum Perundang-Undangan Di Indonesia","author":[{"family":"Al Hidayat","given":"Nanang"}],"issued":{"date-parts":[["2018"]]}},"locator":"72-73"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Nanang Al Hidayat, “Demokrasi Pancasila Sebagai Paradigma Politik Hukum Perundang-Undangan Di Indonesia,” in SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN DAN KEWARGANEGARAAN IV, 2018, 72–73.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"rOKAy1lY","properties":{"formattedCitation":"Donny Khoirul Azis et al., \\uc0\\u8220{}Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman} 7, no. 2 (2021): 231.","plainCitation":"Donny Khoirul Azis et al., “Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia,” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no. 2 (2021): 231.","noteIndex":22},"citationItems":[{"id":1515,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/L58B9CAF"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/L58B9CAF"],"itemData":{"id":1515,"type":"article-journal","container-title":"FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman","issue":"2","page":"229–244","source":"Google Scholar","title":"Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia","volume":"7","author":[{"family":"Azis","given":"Donny Khoirul"},{"family":"Saihu","given":"Made"},{"family":"Hsb","given":"Akmal Rizki Gunawan"},{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"231"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Donny Khoirul Azis et al., “Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia,” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no. 2 (2021): 231.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"HkHl87PF","properties":{"formattedCitation":"Kurnisar Kurnisar, \\uc0\\u8220{}Pancasila Sumber Dari Segala Sumber Hukum Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Media Komunikasi FPIPS} 10, no. 2 (2020): 251.","plainCitation":"Kurnisar Kurnisar, “Pancasila Sumber Dari Segala Sumber Hukum Di Indonesia,” Media Komunikasi FPIPS 10, no. 2 (2020): 251.","noteIndex":23},"citationItems":[{"id":1546,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/8TQC2E4U"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/8TQC2E4U"],"itemData":{"id":1546,"type":"article-journal","container-title":"Media Komunikasi FPIPS","issue":"2","source":"Google Scholar","title":"Pancasila Sumber Dari Segala Sumber Hukum Di Indonesia","volume":"10","author":[{"family":"Kurnisar","given":"Kurnisar"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"251"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Kurnisar, “Pancasila Sumber Dari Segala Sumber Hukum Di Indonesia,” Media Komunikasi FPIPS 10, no. 2 (2020): 251.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"vkAc5C4j","properties":{"formattedCitation":"M. Atho Mudzhar, \\uc0\\u8220{}Tantangan Studi Hukum Islam Di Indonesia Dewasa Ini,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Jurnal Indo-Islamika} 2, no. 1 (2012): 102.","plainCitation":"M. Atho Mudzhar, “Tantangan Studi Hukum Islam Di Indonesia Dewasa Ini,” Jurnal Indo-Islamika 2, no. 1 (2012): 102.","noteIndex":24},"citationItems":[{"id":1548,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/T7SSZW9V"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/T7SSZW9V"],"itemData":{"id":1548,"type":"article-journal","container-title":"Jurnal Indo-Islamika","issue":"1","page":"91–103","source":"Google Scholar","title":"Tantangan studi hukum Islam di Indonesia dewasa ini","volume":"2","author":[{"family":"Mudzhar","given":"M. Atho"}],"issued":{"date-parts":[["2012"]]}},"locator":"102"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �M. Atho Mudzhar, “Tantangan Studi Hukum Islam Di Indonesia Dewasa Ini,” Jurnal Indo-Islamika 2, no. 1 (2012): 102.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"EFPQN0Mp","properties":{"formattedCitation":"A. R. Yusdani, \\uc0\\u8220{}Formalisasi Syariat Islam Dan Hak Asasi Manusia Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al-Mawarid Journal of Islamic Law} 16 (2006): 193.","plainCitation":"A. R. Yusdani, “Formalisasi Syariat Islam Dan Hak Asasi Manusia Di Indonesia,” Al-Mawarid Journal of Islamic Law 16 (2006): 193.","noteIndex":25},"citationItems":[{"id":1586,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/W5VD4ECZ"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/W5VD4ECZ"],"itemData":{"id":1586,"type":"article-journal","container-title":"Al-Mawarid Journal of Islamic Law","note":"publisher: Universitas Islam Indonesia","page":"42541","source":"Google Scholar","title":"Formalisasi Syariat Islam dan Hak Asasi Manusia di Indonesia","volume":"16","author":[{"family":"Yusdani","given":"A. R."}],"issued":{"date-parts":[["2006"]]}},"locator":"193"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} � Yusdani, “Formalisasi Syariat Islam Dan Hak Asasi Manusia Di Indonesia,” Al-Mawarid Journal of Islamic Law 16 (2006): 193.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"ZHtW8XYE","properties":{"formattedCitation":"Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Paradigma Sosial Profetik Dalam Kode Etik Politik Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Asy Syar\\uc0\\u8217{}iyyah: Jurnal Ilmu Syari\\uc0\\u8217{}ah Dan Perbankan Islam} 5, no. 2 (2020): 155.","plainCitation":"Athoillah Islamy, “Paradigma Sosial Profetik Dalam Kode Etik Politik Di Indonesia,” Asy Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam 5, no. 2 (2020): 155.","noteIndex":26},"citationItems":[{"id":733,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/HNSVB6PH"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/HNSVB6PH"],"itemData":{"id":733,"type":"article-journal","container-title":"Asy Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam","issue":"2","page":"155–179","source":"Google Scholar","title":"Paradigma Sosial Profetik dalam Kode Etik Politik di Indonesia","volume":"5","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"155"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoillah Islamy, “Paradigma Sosial Profetik Dalam Kode Etik Politik Di Indonesia,” Asy Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam 5, no. 2 (2020): 155.� 


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"aaXCImxk","properties":{"formattedCitation":"Bahder Johan Nasution and Febrian Febrian, \\uc0\\u8220{}Aktualisasi Pancasila Sebagai Sumber Hukum Dalam Pembentukan Undang-Undang,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Undang: Jurnal Hukum} 3, no. 2 (2020): 377.","plainCitation":"Bahder Johan Nasution and Febrian Febrian, “Aktualisasi Pancasila Sebagai Sumber Hukum Dalam Pembentukan Undang-Undang,” Undang: Jurnal Hukum 3, no. 2 (2020): 377.","noteIndex":27},"citationItems":[{"id":1521,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/9X476K3H"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/9X476K3H"],"itemData":{"id":1521,"type":"article-journal","container-title":"Undang: Jurnal Hukum","issue":"2","page":"377–407","source":"Google Scholar","title":"Aktualisasi Pancasila sebagai Sumber Hukum dalam Pembentukan Undang-Undang","volume":"3","author":[{"family":"Nasution","given":"Bahder Johan"},{"family":"Febrian","given":"Febrian"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"377"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Bahder Johan Nasution and Febrian Febrian, “Aktualisasi Pancasila Sebagai Sumber Hukum Dalam Pembentukan Undang-Undang,” Undang: Jurnal Hukum 3, no. 2 (2020): 377.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"Y71x9PcJ","properties":{"formattedCitation":"Suhandi Suhandi, \\uc0\\u8220{}Sekularisasi Di Indonesia Dan Implikasinya Terhadap Konsep Kenegaraan,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama} 7, no. 2 (2012): 78\\uc0\\u8211{}80.","plainCitation":"Suhandi Suhandi, “Sekularisasi Di Indonesia Dan Implikasinya Terhadap Konsep Kenegaraan,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 7, no. 2 (2012): 78–80.","noteIndex":28},"citationItems":[{"id":1578,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/EGIN66JL"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/EGIN66JL"],"itemData":{"id":1578,"type":"article-journal","container-title":"Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama","issue":"2","page":"71–90","source":"Google Scholar","title":"Sekularisasi Di Indonesia Dan Implikasinya Terhadap Konsep Kenegaraan","volume":"7","author":[{"family":"Suhandi","given":"Suhandi"}],"issued":{"date-parts":[["2012"]]}},"locator":"78-80"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} � Suhandi, “Sekularisasi Di Indonesia Dan Implikasinya Terhadap Konsep Kenegaraan,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 7, no. 2 (2012): 78–80.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"En1wvLLN","properties":{"formattedCitation":"Ali Ahmad Yenuri et al., \\uc0\\u8220{}Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia:(Studi Analisis Pemikiran KH Ahmad Shiddiq),\\uc0\\u8221{} {\\i{}POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan} 2, no. 2 (2021): 144.","plainCitation":"Ali Ahmad Yenuri et al., “Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia:(Studi Analisis Pemikiran KH Ahmad Shiddiq),” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 2, no. 2 (2021): 144.","noteIndex":29},"citationItems":[{"id":1519,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/KI5CBEX5"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/KI5CBEX5"],"itemData":{"id":1519,"type":"article-journal","container-title":"POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan","issue":"2","page":"141–156","source":"Google Scholar","title":"Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia:(Studi Analisis Pemikiran KH Ahmad Shiddiq)","title-short":"Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia","volume":"2","author":[{"family":"Yenuri","given":"Ali Ahmad"},{"family":"Islamy","given":"Athoillah"},{"family":"Aziz","given":"Muhammad"},{"family":"Muhandy","given":"Rachmad Surya"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"144"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Ali Ahmad Yenuri et al., “Paradigma Toleransi Islam Dalam Merespons Kemajemukan Hidup Di Indonesia:(Studi Analisis Pemikiran KH Ahmad Shiddiq),” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 2, no. 2 (2021): 144.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"ZRtVDeAi","properties":{"formattedCitation":"Kurniawan, \\uc0\\u8220{}Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} 155.","plainCitation":"Kurniawan, “Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,” 155.","noteIndex":30},"citationItems":[{"id":1540,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/IEY4Q8S8"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/IEY4Q8S8"],"itemData":{"id":1540,"type":"article-journal","container-title":"Kanun Jurnal Ilmu Hukum","issue":"3","page":"149–162","source":"Google Scholar","title":"Demokrasi dan Konstitualisme Hukum Islam di Indonesia","volume":"13","author":[{"family":"Kurniawan","given":"Kurniawan"}],"issued":{"date-parts":[["2011"]]}},"locator":"155"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Kurniawan, “Demokrasi Dan Konstitualisme Hukum Islam Di Indonesia,” 155.�


�� ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"OCZr6Tya","properties":{"formattedCitation":"Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid,\\uc0\\u8221{} (Semarang, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo, 2021), 229\\uc0\\u8211{}30.","plainCitation":"Athoillah Islamy, “Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid,” (Semarang, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo, 2021), 229–30.","noteIndex":31},"citationItems":[{"id":1281,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/H8MNL2DJ"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/H8MNL2DJ"],"itemData":{"id":1281,"type":"thesis","event-place":"Semarang","publisher":"Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo","publisher-place":"Semarang","title":"Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid,","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"229-230"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoillah Islamy, “Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid,” (Semarang, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo, 2021), 229–30.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"9YYOI5Jm","properties":{"formattedCitation":"Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Eksistensi Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Dalam Kontestasi Politik Hukum Dan Liberalisme Pemikiran Islam,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam} 4, no. 2 (2019): 162.","plainCitation":"Athoillah Islamy, “Eksistensi Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Dalam Kontestasi Politik Hukum Dan Liberalisme Pemikiran Islam,” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 4, no. 2 (2019): 162.","noteIndex":32},"citationItems":[{"id":1612,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/EQCJK7DQ"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/EQCJK7DQ"],"itemData":{"id":1612,"type":"article-journal","container-title":"Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam","issue":"2","page":"161–176","source":"Google Scholar","title":"Eksistensi Hukum Keluarga Islam di Indonesia dalam Kontestasi Politik Hukum dan Liberalisme Pemikiran Islam","volume":"4","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2019"]]}},"locator":"162"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoillah Islamy, “Eksistensi Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Dalam Kontestasi Politik Hukum Dan Liberalisme Pemikiran Islam,” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 4, no. 2 (2019): 162.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"AMx6rwED","properties":{"formattedCitation":"Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur\\uc0\\u8217{}an Dan Hadis Serta Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Jurnal Hukum Islam} 15, no. 1 (2017): 181.","plainCitation":"Athoillah Islamy, “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam,” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1 (2017): 181.","noteIndex":33},"citationItems":[{"id":345,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/8EFA7BM6"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/8EFA7BM6"],"itemData":{"id":345,"type":"article-journal","container-title":"Jurnal Hukum Islam","issue":"1","page":"181–199","source":"Google Scholar","title":"Gender Mainstreaming dalam al-Qur’an dan Hadis serta Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam","volume":"15","author":[{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2017"]]}},"locator":"181"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Athoillah Islamy, “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam,” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1 (2017): 181.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"ZVq0pqMS","properties":{"formattedCitation":"Shabika Azzaria Putri, Labitha Cetizta Irwanti, and Ari Rahmat Elsad, \\uc0\\u8220{}Legal Discovery in Islamic Perspective,\\uc0\\u8221{} {\\i{}UNIFIKASI: Jurnal Ilmu Hukum} 8, no. 1 (2021): 43.","plainCitation":"Shabika Azzaria Putri, Labitha Cetizta Irwanti, and Ari Rahmat Elsad, “Legal Discovery in Islamic Perspective,” UNIFIKASI: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2021): 43.","noteIndex":34},"citationItems":[{"id":1575,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/BMM8Z4FX"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/BMM8Z4FX"],"itemData":{"id":1575,"type":"article-journal","container-title":"UNIFIKASI: Jurnal Ilmu Hukum","issue":"1","page":"43–52","source":"Google Scholar","title":"Legal Discovery in Islamic Perspective","volume":"8","author":[{"family":"Putri","given":"Shabika Azzaria"},{"family":"Irwanti","given":"Labitha Cetizta"},{"family":"Elsad","given":"Ari Rahmat"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"43"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Shabika Azzaria Putri, Labitha Cetizta Irwanti, and Ari Rahmat Elsad, “Legal Discovery in Islamic Perspective,” UNIFIKASI: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2021): 43.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"Ggq8oxIb","properties":{"formattedCitation":"Syarif, \\uc0\\u8220{}Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,\\uc0\\u8221{} 160.","plainCitation":"Syarif, “Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,” 160.","noteIndex":35},"citationItems":[{"id":1565,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/XFG7PVGK"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/XFG7PVGK"],"itemData":{"id":1565,"type":"article-journal","container-title":"Pandecta Research Law Journal","issue":"2","page":"160–173","source":"Google Scholar","title":"Syariat Islam dalam Perspektif Negara Hukum berdasar Pancasila","volume":"11","author":[{"family":"Syarif","given":"Nurrohman"}],"issued":{"date-parts":[["2016"]]}},"locator":"160"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Syarif, “Syariat Islam Dalam Perspektif Negara Hukum Berdasar Pancasila,” 160.�


�� ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"emGDrpxN","properties":{"formattedCitation":"Wahyudin Wahyudin, Ahmad Taufiq, and Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Nilai Sosial Keberagamaan Islam Dalam Moderasi Beragama,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan} 3, no. 2 (2021): 281.","plainCitation":"Wahyudin Wahyudin, Ahmad Taufiq, and Athoillah Islamy, “Nilai Sosial Keberagamaan Islam Dalam Moderasi Beragama,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan 3, no. 2 (2021): 281.","noteIndex":36},"citationItems":[{"id":1584,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/7UWECPMH"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/7UWECPMH"],"itemData":{"id":1584,"type":"article-journal","container-title":"Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan","issue":"2","page":"273–290","source":"Google Scholar","title":"Nilai Sosial Keberagamaan Islam dalam Moderasi Beragama","volume":"3","author":[{"family":"Wahyudin","given":"Wahyudin"},{"family":"Taufiq","given":"Ahmad"},{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"281"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Wahyudin, Ahmad Taufiq, and Athoillah Islamy, “Nilai Sosial Keberagamaan Islam Dalam Moderasi Beragama,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan 3, no. 2 (2021): 281.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"qZyOYzR8","properties":{"formattedCitation":"Nunung Hidayati, Siti Maemunah, and Athoillah Islamy, \\uc0\\u8220{}Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Transformasi} 3, no. 2 (2021): 8.","plainCitation":"Nunung Hidayati, Siti Maemunah, and Athoillah Islamy, “Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di Indonesia,” Transformasi 3, no. 2 (2021): 8.","noteIndex":37},"citationItems":[{"id":1561,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/HSUWQ2YK"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/HSUWQ2YK"],"itemData":{"id":1561,"type":"article-journal","container-title":"transformasi","issue":"2","page":"1–17","source":"Google Scholar","title":"Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di Indonesia","volume":"3","author":[{"family":"Hidayati","given":"Nunung"},{"family":"Maemunah","given":"Siti"},{"family":"Islamy","given":"Athoillah"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"8"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Nunung Hidayati, Siti Maemunah, and Athoillah Islamy, “Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di Indonesia,” Transformasi 3, no. 2 (2021): 8.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"M9HYMZdy","properties":{"formattedCitation":"M. Zainuddin, \\uc0\\u8220{}Plurality of Religion: Future Challenges of Religion and Democracy in Indonesia,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Journal of Indonesian Islam} 9, no. 2 (2015): 151.","plainCitation":"M. Zainuddin, “Plurality of Religion: Future Challenges of Religion and Democracy in Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 9, no. 2 (2015): 151.","noteIndex":38},"citationItems":[{"id":1605,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/46CYLRRP"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/46CYLRRP"],"itemData":{"id":1605,"type":"article-journal","container-title":"Journal of Indonesian Islam","issue":"2","page":"151–166","source":"Google Scholar","title":"Plurality of religion: future challenges of religion and democracy in Indonesia","title-short":"Plurality of religion","volume":"9","author":[{"family":"Zainuddin","given":"M."}],"issued":{"date-parts":[["2015"]]}},"locator":"151"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �M. Zainuddin, “Plurality of Religion: Future Challenges of Religion and Democracy in Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 9, no. 2 (2015): 151.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"jIY8g70J","properties":{"formattedCitation":"Iffatin Nur and M. Ngizzul Muttaqin, \\uc0\\u8220{}Maq\\uc0\\u257{}\\uc0\\u7779{}id Shar\\uc0\\u299{}\\uc0\\u8217{}ah: The Main Reference and Ethical-Spiritual Foundation for the Dynamization Process of Islamic Law,\\uc0\\u8221{} 2020, 331.","plainCitation":"Iffatin Nur and M. Ngizzul Muttaqin, “Maqāṣid Sharī’ah: The Main Reference and Ethical-Spiritual Foundation for the Dynamization Process of Islamic Law,” 2020, 331.","noteIndex":39},"citationItems":[{"id":1534,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/2P8LRZAB"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/2P8LRZAB"],"itemData":{"id":1534,"type":"article-journal","note":"publisher: jurnal","source":"Google Scholar","title":"Maqāṣid Sharī’ah: The Main Reference and Ethical-Spiritual Foundation for the Dynamization Process of Islamic Law","title-short":"Maqāṣid Sharī’ah","author":[{"family":"Nur","given":"Iffatin"},{"family":"Muttaqin","given":"M. Ngizzul"}],"issued":{"date-parts":[["2020"]]}},"locator":"331"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Iffatin Nur and M. Ngizzul Muttaqin, “Maqāṣid Sharī’ah: The Main Reference and Ethical-Spiritual Foundation for the Dynamization Process of Islamic Law,” 2020, 331.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"cKR6TG7x","properties":{"formattedCitation":"Syaifuddin Zuhdi, \\uc0\\u8220{}Transcendental Justice Law: The Relation of Law and Justice,\\uc0\\u8221{} {\\i{}Journal of Transcendental Law} 3, no. 1 (2021): 30.","plainCitation":"Syaifuddin Zuhdi, “Transcendental Justice Law: The Relation of Law and Justice,” Journal of Transcendental Law 3, no. 1 (2021): 30.","noteIndex":40},"citationItems":[{"id":1581,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/WRXZXK3B"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/WRXZXK3B"],"itemData":{"id":1581,"type":"article-journal","container-title":"Journal of Transcendental Law","issue":"1","page":"30–49","source":"Google Scholar","title":"Transcendental Justice Law: The Relation of Law and Justice","title-short":"Transcendental Justice Law","volume":"3","author":[{"family":"Zuhdi","given":"Syaifuddin"}],"issued":{"date-parts":[["2021"]]}},"locator":"30"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Syaifuddin Zuhdi, “Transcendental Justice Law: The Relation of Law and Justice,” Journal of Transcendental Law 3, no. 1 (2021): 30.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"WvQ656uq","properties":{"formattedCitation":"Saiful Mujani and Jajat Burhanudin, {\\i{}Benturan Peradaban: Sikap Dan Perilaku Islamis Indonesia Terhadap Amerika Serikat} (Jakarta: Ppmi Dan Penerbit Nalar, 2005), 37\\uc0\\u8211{}40.","plainCitation":"Saiful Mujani and Jajat Burhanudin, Benturan Peradaban: Sikap Dan Perilaku Islamis Indonesia Terhadap Amerika Serikat (Jakarta: Ppmi Dan Penerbit Nalar, 2005), 37–40.","noteIndex":41},"citationItems":[{"id":1574,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/AA7F75JT"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/AA7F75JT"],"itemData":{"id":1574,"type":"book","event-place":"Jakarta","publisher":"Ppmi Dan Penerbit Nalar","publisher-place":"Jakarta","title":"Benturan peradaban: sikap dan perilaku Islamis Indonesia terhadap Amerika Serikat","author":[{"family":"Mujani","given":"Saiful"},{"family":"Burhanudin","given":"Jajat"}],"issued":{"date-parts":[["2005"]]}},"locator":"37-40"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Saiful Mujani and Jajat Burhanudin, Benturan Peradaban: Sikap Dan Perilaku Islamis Indonesia Terhadap Amerika Serikat (Jakarta: Ppmi Dan Penerbit Nalar, 2005), 37–40.�


� � ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"DX72i84S","properties":{"formattedCitation":"Benedict Richard O\\uc0\\u8217{}Gorman Anderson, {\\i{}Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism} (Verso, 1991), 13\\uc0\\u8211{}40.","plainCitation":"Benedict Richard O’Gorman Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism (Verso, 1991), 13–40.","noteIndex":42},"citationItems":[{"id":1609,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/3R64CNIN"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/3R64CNIN"],"itemData":{"id":1609,"type":"book","abstract":"What makes people love and die for nations, as well as hate and kill in their name? While many studies have been written on nationalist political movements, the sense of nationality—the personal and cultural feeling of belonging to the nation—has not received proportionate attention. In this widely acclaimed work, Benedict Anderson examines the creation and global spread of the 'imagined communities' of nationality.  Anderson explores the processes that created these communities: the territorialisation of religious faiths, the decline of antique kingship, the interaction between capitalism and print, the development of vernacular languages-of-state, and changing conceptions of time. He shows how an originary nationalism born in the Americas was modularly adopted by popular movements in Europe, by the imperialist powers, and by the anti-imperialist resistances in Asia and Africa.  This revised edition includes two new chapters, one of which discusses the complex role of the colonialist state's mindset in the development of Third World nationalism, while the other analyses the processes by which all over the world, nations came to imagine themselves as old.","ISBN":"978-0-86091-546-1","language":"en","note":"Google-Books-ID: 4mmoZFtCpuoC","number-of-pages":"244","publisher":"Verso","source":"Google Books","title":"Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism","title-short":"Imagined Communities","author":[{"family":"Anderson","given":"Benedict Richard O'Gorman"}],"issued":{"date-parts":[["1991"]]}},"locator":"13-40"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Benedict Richard O’Gorman Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism (Verso, 1991), 13–40.�


�� ADDIN ZOTERO_ITEM CSL_CITATION {"citationID":"Yl47mz6i","properties":{"formattedCitation":"Syarif, \\uc0\\u8220{}Hukum Islam Di Era Demokrasi,\\uc0\\u8221{} 176.","plainCitation":"Syarif, “Hukum Islam Di Era Demokrasi,” 176.","noteIndex":43},"citationItems":[{"id":1566,"uris":["http://zotero.org/users/6802635/items/WBD7LSSX"],"uri":["http://zotero.org/users/6802635/items/WBD7LSSX"],"itemData":{"id":1566,"type":"article-journal","container-title":"ADDIN, Media Dialektika Ilmu Islam","issue":"01","note":"publisher: STAIN Kudus","page":"161–180","source":"Google Scholar","title":"Hukum Islam di Era Demokrasi: Tantangan dan Peluang bagi Formalisasi Politik Syari’at Islam di Indonesia","title-short":"Hukum Islam di Era Demokrasi","volume":"9","author":[{"family":"Syarif","given":"Nurrohman"}],"issued":{"date-parts":[["2015"]]}},"locator":"176"}],"schema":"https://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json"} �Syarif, “Hukum Islam Di Era Demokrasi,” 176.�









