
 
MIYAH: Jurnal Studi Islam 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2021; p-ISSN: 1907-3452; e-ISSN: 2540-7732; 413-438 

FATWA MAJELIS ULAMA INDONESIA  
DAN TANTANGAN OTORITAS KEAGAMAAN BARU  

DI ERA DIGITAL    

Achmad Muhibin Zuhri 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

E-mail: amizuhri@uinsby.ac.id 

Abstract: The Indonesian Ulema Council (Majelis Ulama 
Indonesia, MUI) is a clerical institution tasked with issuing 
fatwas. On the one hand, these fatwa products can 
occasionally help Muslims with their internal issues, but on 
the other, MUI fatwa products serve as a vehicle for some 
groups to justify intolerable behavior. This article is included 
in the study of Islamic thought using a digital sociology 
perspective. Research information was found by looking up 
MUI fatwas in a number of incidents that had an effect on 
society in Internet news publications. According to this 
study, the virtual community (netizens) prefer Ustaz who is 
popular on social media over Ustaz from a variety of 
established religious organizations. The results of this study 
show that the MUI authority must prioritize setting and 
social impact when packaging fatwas. MUI fatwa products 
should be disseminated through social media platforms 
(Youtube, Facebook, Instagram, and Twitter). Its function is 
to target a wider congregation so that their understanding of 
Islam is in accordance with the objectives of the Shari‘a 
(maqasid al-shari‘ah). In addition, the packaging of fatwas is 
needed so that religious texts are understood more easily but 
do not eliminate the legal substance and socio-cultural 
considerations in a heterogeneous society. 
Keywords: Mejelis Ulama Indonesia, fatwa, post-truth era, religious 
authority  

Pendahuluan 
Konflik berkepanjangan di Timur Tengah banyak menyisakan 

tanya, kenapa aktor kekerasan justru direpresentasikan oleh kelompok 
yang mengatasnamakan agama. Imbasnya, Islam diidentikan sebagai 
biang terorisme karena ajarannya ditunggangi oleh perilaku-perilaku 
tak manusiawi. Pembantaian dan pembunuhan yang disertai pekikan 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 414 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

takbir menjadi sebuah pemandangan yang sarat ironi. Inikah ajaran 
Nabi? Inikah cerminan kitab suci? Inikah perintah ilahi? 

Fenomena mengerikan ini merupakan imbas dari gagalnya 
segolongan umat manusia membawakan ajaran agama di ranah sosial, 
budaya (dan politik). Islam sebagai korban, dijadikan sebagai tameng 
tindakan kriminal. Dengan mengatasnamakan Tuhan, segalanya absah 
dilakukan termasuk pembunuhan. Fenomena ini, kian menegaskan 
hubungan agama dan kebangsaan sulit disandingkan dengan 
harmonis. Karena nyatanya, dengan dalih menegakkan hukum Tuhan, 
saudara sendiri dibantai dengan tanpa ampun. Kasus di Suriah, Iraq, 
Yaman, Afganistan, Libia merupakan cerminan ironi nyata betapa 
buruknya islam ditampakkan.  

Tindakan yang lebih pada upaya pembajakan agama (religious 
hijacker) ini jauh-jauh hari sudah mendapatkan tentangan dari 
Saifuddin Zuhri. Ia menyatakan bahwa islam tidak bisa dibawa dengan 
jalan kebencian dan meruntuhkan sendi-sendi perdamaian, karena 
hanya menyisakan dendam berkepanjangan. Fenomena terorisme 
dengan mengatasnamakan islam bahkan kontra produktif dengan 
mainstrem strategi dakwah umat islam Indonesia. Sejurus kemudian, 
akan berkonsekuensi pada upaya mereduksi makna Islam yang damai 
(salm) serta menghilangkan karakter Islam sebagai penyelamat ummat 
manusia (sallama).1 

Islam dalam konteks Indonesia, merupakan agama yang sangat 
berperan penting dalam membangun spirit kebangsaan. Nasionalisme 
di Indonesia bahkan jamak dilahirkan dari artikulasi keimanan 
masyarakat muslim. Realitas ini mendapatkan afirmasi dari jejak 
Islamisasi Indonesia yang sejak kedatangganya tidak menampilkan 
hegemoni dan dominasi, bahkan sebaliknya, yaitu dengan jalan 
akulturasi dan asimilasi terhadap budaya lokal 2. Bahkan nilai-nilai 
ajaran Islam yang menjadi intisari Pancasila telah menjadi kekuatan 
penting sebagai common platform dalam merawat kebhinekaan sekaligus 
persatuan bangsa Indonesia 3. 

Dalam jejak sejarahnya di Indonesia, Islam sebagai ajaran agama 
tidak pernah absen melakukan transformasi sosial dan revolusi 

 
1 Saifuddin Zuhri, Kaleidoskop Politik Indonesia, 3rd ed. (Jakarta: Gunung Agung, 
1981). 
2 Ngatawi al-Zastrouw, “Mengenal Sepintas Islam Nusantara,” Hayula: Indonesian 
Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 1, no. 1 (2017). 
3 Zainudin Maliki, Agama Rakyat Agama Penguasa (YOgjakarta: Galang Press, 2000). 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 415 

kebangsaan dalam melakukan perlawanan melawan imperialisme. 
Sejarah berhasil merekam bahwa pondok pesantren dengan berbagai 
macam keunikannya, bahkan mampu menggerakkan semangat 
nasionalisme melalui pemikiran para ulamanya. Pangeran Diponegro, 
Raden Fatah, Imam Bonjol, KH Hasyim Asy’ari, Kiai Abbas, Kiai 
Zainal Mustofa, Kiai Saifuddin Zuhri adalah sedikit nama kader-kader 
pesantren yang turut aktif memperjuangkan kemerdekaan negara atas 
dasar spirit keagamaan dalam bingkai kebangsaan.  

Pemberontakan petani Banten tahun 1888 dibawah pimpinan 
tokoh Tarekat dalam melawan kolonialisme, fatwa Jihad Kiai Hasyim 
Asy’ari yang mampu memompa spirit peperangan di Surabaya 
November 1945, perang Jawa yang dipimpinan Pengeran Diponegoro 
yang sempat membuat kalangan imperialis kewalahan merupakan jejak 
historis yang tak bisa dihapuskan begitu saja, bahwa dalam sejarahnya 
islam mempunyai konstribusi besar dalam meletakkan fondasi 
kebangsaan 4. 

Dari fakta sejarah di atas, maka eksistensi fatwa atau seruan 
ulama menjadi faktor penentu dalam menggerakkan laju perubahan 
masyarakat Islam. Karena posisi ulama dalam kultur masyarakat 
Indonesia, dengan keragamannya, masih menjadi landasan tak hanya 
pada aspek spiritual namun juga moral etis  dalam merespon 
problematika kehidupan.  

Namun citra positif performa keislaman yang jamak 
ditampilkan oleh intelektualisme tokoh agama mulai mendapatkan 
tantangan semenjak pesatnya laju teknologi digital. Munculnya 
otoritas keagamaan baru (new religious authority) pada posisi tertentu 
menggeser supremasi intelektual keislaman yang selama ini perankan 
oleh organisasi keislaman, sebut saja diantara NU, Muhammadiyah 
dan MUI. Ormas Islam ini, pada beberapa aspek bisa dibilang 
tertinggal dalam aspek pemenuhan kebutuhan keagamaan di media 
sosial.  

Diakui atau tidak, kegaduhan perpolitikan nasional yang disulut 
oleh “politisasi pernyataan” Ahok tentang surah al-Maidah: 51, yang 
kemudian memunculkan gerakan populisme Islam 411 dan 212, serta 
wacana gerakan people power dalam sengketa pemilihan presiden, 
disulut oleh sekelompok orang yang mengatasnamakan Gerakan 
Nasional Pengawal Fatwa (GNPF) MUI. Fatwa agama yang kemudian 

 
4 Sartono Kartodirjo, Pemberontakan Petani Banten 1888 (Jakarta: Pustaka, 1984). 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 416 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

menjadi alat mobilisasi konflik, menjadi sangat kuat pengaruhnya 
karena digerakkan oleh media sosial.5 

Sebenarnya dinamisasi otoritas keagamaan sudah jauh-jauh hari 
dimaklumi oleh Rumadi. Dalam artikelnya, ia menerangkan bahwa 
pola keagamaan bisa saja menganut otoritas keagamaan tertentu, baik 
sebagai individu yang mendaku pada popularitasnya pada media 
sosial, atau sebagai kelompok keagamaan tertentu. Namun bisa saja 
seseorang beragama tanpa otoritas. Jika pandangan pertama 
didasarkan pada argumentasi bahwa agama merupakan pemahaman 
total terhadap ketuhanan, sehingga memerlukan religious guidance, maka 
pendapat kedua didasarkan pada argumentasi bahwa agama 
merupakan hak privat dalam berteologi. Dengan demikian, bagi 
Rumadi otoritas agama bukan merupakan hal yang statis, namun 
dinamis. Tingkat otoritas keagamaan dan inter relasi antar tingkat-
tingkat otoritas merupakan bagian dari dinamika tersebut.6 

Otoritas keagamaan baru muncul misalnya sebagaimana kajian 
yang dilakukan oleh Jinan yang mengkhawatirkan bahwa fatwa atau 
pandangan keagamaan tradisional “terkoyak” status quo-nya oleh suara-
suara kritis-alternatif media online. Fenomena ini pada gilirannya 
berdampak pada otoritas pemimpin agama offline yang semakin tak 
bertaji. Seseorang yang memiliki posisi prestisius dalam komunitas 
offline akan kesulitan membawa otoritasnya tersebut ke dalam 
lingkungan online. Ironisnya platform media sosial: baik Facebook 
dan YouTube, kurang mendapatkan tempat bagi wacana teologi 
formal yang membosankan sebagimana ceramah konvensional yang  
cenderung tidak powerfull dalam menampilkan “citra keagamaan” 
sebagaimana yang dikehendaki media sosial.  

Ekspresi keagamaan dalam dunia virtual melahirkan apa yang 
disebut Campbell sebagai “networked religion” yang ditandai dengan 
munculnya komunitas berjejaring: misalnya pemuda hijah, identitas 
sosio-kultural yang bervariasi, otoritas yang bergeser, praktik 
keagamaan yang menunut “serba pasti”. Artikulasi keagamaan di 
dunia maya, dengan demikian memberikan tidak hanya wawasan 
tentang atribut umum praktik keagamaan online, tetapi juga 

 
5 MOCHAMAD IQBAL JATMIKO, “Post-Truth, Media Sosial, Dan Misinformasi: 
Pergolakan Wacana Politik Pemilihan Presiden Indonesia Tahun 2019,” Jurnal 
Dakwah Tabligh 20, no. 1 (2019): 21, https://doi.org/10.24252/jdt.v20i1.9529. 
6 Rumadi Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan,” Walisongo: Jurnal Penelitian 
Sosial Keagamaan 20, no. 1 (2012): 25, https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 417 

membantu menjelaskan tren terkini dalam praktik agama dan bahkan 
interaksi sosial dalam masyarakat berjejaring 7. Pada kenyataannya, 
kajian tentang komunitas agama di media internet memberikan signal 
bahwa telah terjadi pelonggaran terhadap afiliasi keagamaan 
tradisional dan membentuk sebuah jejaring keagamaan baru yang 
didasarkan pada kesamaan pandangan, kencenderungan budaya dan 
pemahaman yang lebih mendapatkan tempat di media online. Pada 
posisi ini, media online berdampak pada konstruksi identitas 
keagamaan. 

Potongan kecil teks, flyer, video pendek, dan jejaring sumber-
sumber online telah menjadi inti interaksi sosial dalam new media. 
Konsekuensinya, media internet telah menggeser pola-pola sosialisasi 
dan interaksi keilmuan, sehingga memunculkan demokratisasi 
pengetahuan secara online yang berpotensi meruntuhkan supremasi 
otoritas keagamaan tradisional.8 

Pergeseran otoritas keagamaan di Indonesia juga tak luput dari 
kajian.9 Ia menelusuri bahwa di Indonesia tengah terjadi trend baru 
masyarakat yang lebih memperhatikan, mengikuti bahkan pada posisi 
tertentu meyakini fatwa yang dikeluarkan secara personal oleh 
seseorang dibanding fatwa yang dikeluarkan secara kelembagaan. 
Dengan mengkaji media sosial dan website Nadhirsyah Hosen dan 
Firanda, Muzakka menyimpulkan bahwa kekuatan otoritas tradisional 
tidak menjamin fatwanya akan diikuti. Namun apa yang disebut 
dengan tokoh populer di dunia maya (popular leader) justru berpotensi 
meraih simpati banyak orang untuk mengikuti apa yang dikatakannya.  

 Misbah mengafirmasi melalui risetnya tentang masifnya 
kelompok Salafi yang mengkampanyekan ajaranya melalui media 
sosial.10 Dengan menggunakan platform instagram, kelompok ini 
menaikan tagar #musikharam dan #hukum musik yang dalam kajian 
Misbah berhasil melemahkan otoritas keagamaan tradisional. Hal ini 

 
7 Heidi A. Campbell, “Understanding the Relationship between Religion Online and 
Offline in a Networked Society,” Journal of the American Academy of Religion 80, no. 1 
(2012): 64–93, https://doi.org/10.1093/jaarel/lfr074. 
8 Mutohharun Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Otoritas 
Keagamaan Di Indonesia,” Jurnal Komunikasi Islam Vol. 3, no. 2 (2013): 321–48. 
9 Ahmad Khotim Muzakka, “Otoritas Keagamaan Dan Fatwa Personal Di 
Indonesia,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 13, no. 1 (2018): 63–88, 
https://doi.org/10.21274/epis.2018.13.1.63-88. 
10 Aflahal Misbah, “Fun and Religious Authority : Socializing Anti-Music on 
Instagram,” Jurnal Masyarakat & Budaya 21, no. 2 (2019): 149–68. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 418 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

mengingat media digital saat ini menjadi sumber alternatif yang relatif 
diminati dibandingkan kajian konvensional. 11 

Namun dinamika keagamaan online dan offline mendapat 
catatan cukup penting dari Solahudin dan Fakhrurji, yang menegaskan 
bahwa fenomena transmisi ajaran Islam di internet tidak boleh 
dipahami hanya sebagai bentuk populisme agama yang menantang 
otoritas agama, tetapi juga sebagai peluang untuk memperluas otoritas 
agama dalam konteks digital. Hubungan timbal balik online-offline 
pada dasarnya dimaksudkan untuk menggambarkan keterkaitan antara 
konteks praktik pembelajaran Islam di internet dan praktik tradisional 
dalam konteks offline. Dengan demikian, praktik pembelajaran Islam 
secara online tidak akan pernah lepas dari kerangka keagamaan 
tradisional, dan konteks offline akan tetap menjadi sumber utama 
praktik keagamaan online. Dengan asumsi ini, perbedaan online-
offline seharusnya tidak lagi menjadi masalah, karena internet telah 
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari umat Islam. Pencerapan 
informasi tentang ajaran Islam, pengetahuan Islam di internet, telah 
menunjukkan hubungan timbal balik ini secara produktif. Otoritas 
keagamaan tradisional-offline bernegosiasi dengan konteks internet-
online untuk membangun hubungan kontekstual dalam masyarakat 
Islam kontemporer.12 

Kajian-kajian sebelumnya, belum menyentuh lembaga fatwa 
yang ada di Indonesia sebagai salah satu simbol otoritas keagamaan 
tradisional. Dalam paper ini akan dibahas bagaimana kontestasi fatwa 
MUI saat ini, terutama di dalam era Post-truth yang dihadapkan dengan 
munculnya fenomena otoritas keagamaan baru (new religious outhority) 
yang kepopulerannya cenderung tidak ditentukan oleh basis keilmuan: 
semisal kasus salah tasrif yang dilakukan oleh Ust. Tengku Zulkarnaen 
dan Haikal Hasan tentang makna kafir yang bisa menyulut emosi 
publik, kemudia dakwah yang sangat tendensius dan provokatif 
sebagaimana ditunjukkan oleh Alfian Tanjung dan Yahya Waloni 
tentang akhir zaman.  

 
11 Hatta Maulana, “Media Sosial , Sumber Keberagamaan Alternatif Remaja,” 
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 22, no. 1 (2018): 1–34, 
https://doi.org/http://doi.org/10.15408/dakwah.v22i1.12044. 
12 Dindin Solahudin and Moch Fakhruroji, “Internet and Islamic Learning Practices 
in Indonesia: Social Media, Religious Populism, and Religious Authority,” Religions 
11, no. 1 (2020), https://doi.org/10.3390/rel11010019. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 419 

Beberapa ustadz yang disebut diatas, memiliki jumlah followers di 
media sosial yang militan, sehingga memiliki efek dalam 
mempengaruhi psikologi massa yang cukup membahayakan 
kerukunan sosial. Fenomena semacam ini, menjadi tantangan 
tersendiri bagi eksistensi MUI sebagai lembaga keagamaan Islam yang 
otoritatif di Indonesia. Hal ini karena organisasi ini sejak awal 
mendeklarasikan diri sebagai lembaga yang memiliki tujuan menjaga 
umat (himayatul ummah) dan menyatukan umat (tauhid al-ummah). 
Fenomena perkembangan teknologi informasi yang sangat pesat dan 
melahirkan era post-truth dimana otoritas keagaman baru banyak 
bermunculan, menjadikan MUI harus melibatkan diri dalam 
kontestasi pemikiran keagamaan yang semakin bebas. Bagaimana 
MUI mampu berkontestasi mengawal pemikiran keislaman yang 
moderat di Indonesia di ruang digital? Lalu Bagaimana seharusnya 
fatwa dikemas secara visual dan persuasif di internet? Pertanyaan 
mendasar inilah yang akan dijawab dalam artikel ini lebih detail. 
 
Media Sosial dan Tantangan New Religious Outhority 

Angka mengejutkan berhasil direkam oleh Asosiasi 
Penyelenggara Jasa Internet Indonesia (APJII) dalam hal konsumsi 
internet di Indonesia. Salah satu lembaga survei yang memiliki konsen 
dalam hal penggunaan informasi digital ini melaporkan, sedikitnya 
pada tahun 2018 sebanyak 171,17 juta masyarakat Indonesia sudah 
terhubung internet. Itu berarti sebanyak 64,8% dari jumlah populasi 
masyarakat Indonesia telah akrab dengan penggunaan platform 
digital. Dari prosentasi tersebut, sebanyak 79% diantaranya 
merupakan pengguna aktif yang setiap hari menggunakan internet 
untuk memenuhi kebutuhan informasi dan komunikasi.13 

APJII melaporkan bahwa rata-rata penggunaan internet per 
hari tersebut, digunakan untuk mengkonsumsi secara streaming video 
online dengan angka pengguna mencapai 45,3%, disusul game 17,1% 
dan mendengarkan musik 13,3%. Angka ini terbilang mencengangkan 
karena tidak menutup kemungkinan, konten video yang dikonsumsi 
baik dari youtube, ataupun yang langsung diunggah pada mesia sosial 
(facebook, instagram dan twitter) berisi tentang informasi-informasi 
keislaman yang pada posisi tertentu, seseorang tidak kuasa melakukan 

 
13 Marsya Nabila, “Survei APJII: Pengguna Internet Di Indonesia Capai 171,17 Juta 
Sepanjang 2018,” www.dailysocial.id, 2019, https://dailysocial.id/post/pengguna-
internet-indonesia-2018. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 420 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

evaluasi standar akademik terhadap disampaikan seseorang atas nama 
agama melalui siaran live streaming.14  

Angka yang luar biasa ini akan terus bertambah, karena arus 
globalisasi telah berhasil menyeret masyarakat Indonesia ke dalam 
lautan informasi yang semakin tak terbendung. Salah satu konsekuensi 
logis dari fenomena ini adalah terjadinya pergeseran pada otoritas 
keagamaan (religious authority) dan juga simbol agama. 

Secara tradisional, otoritas keagamaan tradisional (traditional 
religious authority) merujuk pada mereka yang belajar di pondok 
pesantren, universitas islam terkemuka atau mengikuti majelis taklim 
secara ketat, dengan latar belakang seperti itu mereka memiliki 
kapasitas untuk menyampaikan pesan keagamaan dan diakui oleh 
jamaahnya. Mereka adalah para ulama’, kiai, mursyid dan guru-guru 
agama. 

Konsep atas otoritas yang dimaksud dalam artikel ini, dengan 
meminjam teori yang diintrodusir oleh Max Weber sebagaimana yang 
dikutip oleh Zulkifli bahwa otoritas keagamaan didefinisikan sebagai 
“a certain quality of an individual personality by virtue of which he is set apart 
from ordinary men and treated as endowed with supernatural, superhuman, or at 
least specifically exceptional qualities” dalam tulisannya bahkan menegaskan 
bahwa konsep otoritas tidak bisa dipertentangan dengan konsep 
kekuasaan (the concept of power).15 Keduanya mempunyai ranahnya 
sendiri. Perbedaan itu ia katakan sebagai: 

“Power may be defined as the capacity to act freely in responding 
resistances from individuals or groups while authority is the right to act, lead or 
decide. While power is not institutionalized and always related to resistance and 
confrontation, authority is institutionalized and represents a set of norms, 
procedures, and traditions to be implemented in a social unit” 

Penjelasan di atas memberikan kesimpulan bahwa terdapat 
perbedaan mendasar antara “power” dan “otoritas”. Jika power lebih 
dipahami sebagai kapasitas dalam memberikan respons terhadap suatu 
gejala sosial, maka istilah authority hanya terbatas pada wewenang 
untuk bertindak, memimpin dan memutuskan. Oleh karena itu, 
otoritas, dalam hal ini, menjadi sangat cair dan tidak—secara kaku—
hanya dimiliki oleh satu komunitas tertentu. Siapa pun bisa memiliki 

 
14 Nabila. 
15 Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Auhtority and Symbolic 
Power,” Jurnal Miqot 37, no. 1 (2013): 815. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 421 

kewenangan tanpa harus berkuasa terlebih dahulu, golongan dan 
kalangan dapat tampil di hadapan publik untuk mempresentasikan 
gagasan 16.  

Dalam konteks paham keagamaan, individu yang mempunyai 
kapasitas intelektual dan memenuhi standar akademik dapat 
menyandang status sebagai otoritas religius, yang di lain sisi juga 
membutuhkan legitimasi dari pihak lain 17. Pengertian ini memberikan 
pemahaman bahwa otoritas keagamaan tidak ada menyaratkan 
intelektualitas, namun juga pengakuan dari orang lain yang pada 
akhirnya melahirkan popularitas. 

Lingkar Survei Indonesia (LSI) yang dipimpin oleh Denny JA 
misalnya, pada tanggal 10 sampai 19 Oktober 2018 lalu melakukan 
sebuah riset dengan 1.200 responden. Dari hasil survei tersebut, 
menghasilkan fakta mengejutkan terkait dengan tingginya pengaruh 
ulama terhadap imbauan dalam politik elektoral. Suara-suara tokoh 
agama yang memiliki popularitas di media sosial bahkan lebih 
didengarkan oleh masyarakat dibanding dengan otoritas keagamaan 
tradisional. 

Di antara para ulama yang ada di Indonesia, setidaknya hanya 
5 ulama dengan tingkat elektabilitas tinggi, di mana suara mereka jauh 
lebih didengarkan. Peringkat pertama ditempati oleh Abdul Somad. 
Imbauannya banyak didengarkan oleh masyarakat dengan angka 30,2 
persen, dikenal oleh 59,2 persen responden, dan disukai sebanyak 82,5 
persen. Peringkat kedua ada Arifin Ilham. Imbauannya didengarkan 
oleh responden sebanyak 25,9 persen, dan disukai oleh mereka 
dengan angka 84,4 persen. Peringkat ketiga adalah Yusuf Mansur. Ia 
didengarkan oleh24,9 persen responden, dengan tingkat kepopuleran 
57,2 persen, dan tingkat disukai sebanyak 84,9 persen responden. 

Sementara itu, yang berada di peringkat keempat adalah Aa 
Gym, dengan tingkat popularitas 69,3 persen dan suaranya 
didengarkan oleh 24,9 persen. Peringkat terakhir justru ditempati oleh 
Rizieq Shihab. Tingkat popularitasnya adalah 53,4 persen, dengan 
tingkat kesukaan 52,9 persen, dan imbauannya didengarkan oleh 17 
persen responden. Data tersebut tidak hanya menunjukkan pergeseran 
otoritas keagamaan, melainkan juga terjadinya proses perubahan 

 
16 Zulkifli. 
17 Abdul; Sulistiyono Ghafur, “Peran Ulama Dalam Legislasi Modern Hukum 
Islam,” Asy-Syari’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 49, no. 1 (2014): 273. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 422 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

secara perlahan-lahan seiring dengan pertumbuhan teknologi media 
itu sendiri 18. 

Kehadiran Internet dan perkembangan platform digital di 
Indonesia, pada gilirannya berimplikasi pada pergeseran otoritas 
keagamaan yang sebelumnya sudah mapan digenggam oleh media 
televisi melalui siaran dakwahnya. Semula, otoritas keagamaan di 
Indonesia jamak direpresentasikan oleh dua organisasi besar Islam di 
Indonesia; Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama. Kedua ormas islam 
ini, lazim menggunakan kemampuan ijtihad kolektifnya untuk 
meramu, memformulasikan problematika serta memutuskan 
permasalahan keummatan. Selain itu, dalam konteks ini MUI juga 
sering mengeluarkan fatwa sebagai manifestasi kehadirannya 
memberikan solusi ditengah publik. 

Dengan adanya lebih dari setengah total jumlah penduduk 
Indonesia yang mengakses Internet membuat survei LSI tersebut 
menemukan titik persinggungan ketika menempatkan Abdul Shomad 
berada di urutan pertama yang suara dan imbauannya didengarkan 
oleh masyarakat. 

Alih-alih memiliki pesantren serta tampil di televisi, karir 
Abdul Shomad justru dibangun dari rekaman videonya yang diunggah 
di Youtube dan Instagram, yang kemudian mengalami proses sirkulasi 
dan reproduksi di media sosial lain, termasuk aplikasi Whatsapp. New 
media yang menjadi instrumen viralnya seorang penyeru agama –
dengan tampilan dan performa orasi yang baik- membawa perubahan 
yang cukup mendasar pada bidang pemikiran, fatwa-fatwa, dan 
pengamalan keagamaan, serta hubungan- hubungan yang terjalin atas 
dasar norma-norma keagamaan 19. Jika otoritas keagamaan tradisional 
mendapatkan pengaruh dari karisma dan kredibilitas keilmuan, maka 
otoritas keagamaan baru yang lahir di ruang digital melahirkan “tokoh 
agama” yang didasarkan pada performa artifisial bahkan haluan politik 
tanpa mempedulihan basis keilmuan yang dimilikinya. Fenomena 
semacam ini, tentu menyimpan tantangan sekaligus peluang tersendiri. 

Fenomena ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga di 
dunia internasional, khususnya Timur Tengah. Hal ini dikuatkan oleh 

 
18 Fikri Arigi, “Lima Ulama Berpengaruh Terhadap Pemilih Versi Survei LSI Denny 
JA,” www.tempo.co, 2018, https://nasional.tempo.co/read/1146499/lima-ulama-
berpengaruh-terhadap-pemilih-versi-survei-lsi-denny-ja/full&view=ok. 
19 Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Otoritas Keagamaan Di 
Indonesia.” 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 423 

Dale F. Eickelman dan Jon W. Anderson dalam bukunya The New 
Media in The Muslim World: The Emerging Public Sphere (2003), yang 
berpendapat bahwa bentuk-bentuk komunikasi baru di dunia muslim 
secara global memberikan peranan secara signifikan dalam 
fragmentasi dan kontestasi, baik politik maupun otoritas keagamaan 
20. 

Kondisi ini juga didukung oleh argumen Nabil Echchaibi 
dalam artikelnya From Audio Tapes to Video Blogs: The Delocalisation of 
Authority in Islam (2010), yang menganggap bahwa kehadiran media 
baru tersebut menjadi lahan subur ruang diskursif, tidak hanya makna 
agama, melainkan juga pengalaman Islam baru yang dimediasikan 
secara transnasional. 

Tentu saja proses perubahan ini memberikan dua dampak. 
Pada satu sisi, pergeseran otoritas itu memberikan ruang 
demokratisasi masyarakat Indonesia untuk memilih referensi bacaan 
dan tausiah dari sejumlah otoritas keagamaan yang ada di Indonesia. 

Di sisi lain, hal ini juga mendefinisikan ulang atas apa yang 
disebut dengan wajah muslim Indonesia. Semula citra Islam Indonesia 
didominasi oleh ekspresi keislaman yang moderat, dialogis dan toleran 
dengan ekspresi yang ditunjukkan oleh Muhammadiyah dan 
Nahdlatul Ulama misalnya. Namun dewasa ini, wajah muslim 
Indonesia mengalami pergeseran sedikit demi sedikit mengalami ke 
arah gerakan ideologi politik islamisme yang jamak ditampakkan 
dengan ujaran kebencian, rasial dan intoleran yang berpotensi 
menyulut kehidupan sosial masyarkat Indonesia. 

Fenomena ini ini menguatkan proses Islamisasi di ruang 
publik mengalami pergeseran, bahwa selama ini penyebaran agama 
Islam diperankan oleh tokoh-tokoh dari kalangan ormas Islam 
Indonesia, ke arah tokoh-tokoh yang populer di dunia maya. 
Sementara itu, predator politik -yang memanfaatkan politik elektoral 
untuk mendapatkan suara- saling memanfaatkan otoritas keagamaan 
baru ini. Di sini, isu-isu agama dan hal yang berbau SARA menjadi 
program yang paling murah sekaligus paling ampuh untuk menaikkan 
elektabilitas salah satu calon dan menurunkan calon yang lain dalam 
Pilkada. 

Pilkada di Jakarta menjadi contoh nyata dalam hal ini. Alih-
alih bicara mengenai hak-hak publik dan program-program yang 

 
20 Jon W. Anderson, “The New Media in The Muslim World: The Emerging Public 
Sphere,” Isim Newsletter Media, 2003. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 424 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

berpihak kepada masyarakat, perkawinan kepentingan ini membuat 
wajah solidaritas, kebangsaan, dan keindonesiaan menjadi semakin 
luruh dalam balutan prasangka dan kebencian.  
 
Nalar Fatwa MUI: dari Ideologi, Metodologi sampai 
Kontroversi 

Indonesia merupakan negara demokrasi yang memiliki mandat 
besar dalam mengelola keragaman yang ada. Perbedaan dalam 
demokrasi yang menjadi suatu hal yang niscaya memerlukan perhatian 
yang kontinu dan serius. Pasalnya dengan komposisi penduduk yang 
memiliki tingkat diversitas yang tinggi, baik dari segi kultural, kelas, 
sosial, agama dan aspirasi, menuntut bangsa ini tidak absen dalam 
melakukan dinamisasi perbedaan yang lebih konstruktif, bukan 
destruktif. 

Pluralitas masyarakat Indonesia di atas, jika tidak dikelola 
dengan baik, maka Indonesia berpotensi menjadi negara gagal karena 
konflik yang tak berkesudahan. Pancasila sebagai modal sosial bangsa 
ini, perlu menjadi payung keberagamaan dalam kehidupan berbangsa 
dan bernegara. Karena dari prinsip-prinsip yang terkandung dalam 
Pancasila inilah terdapat nilai universal yang menyatukan, menguatkan 
dan mengembangkan spirit keagamaan sekaligus kebangsaan 21.  

Termasuk dalam hal ini perbedaan pendapat dalam hal fatwa 
keagaman. Sebagaimana diketahui, hampir dipastikan ormas keislaman 
memiliki sayap organisasi yang bertugas melahirkan fatwa kolektif. 
Realitas ini berimplikasi pada perbedaan hukum Islam yang disepakati 
karena bisa saja sudah berbeda dalam hal prosedur pengambilan 
keputusannya (istinbath hukm). Dalam konteks ini, Muhammadiyah, 
NU dan MUI merupakan lembaga atau organisasi keagamaan yang 
intens secara akademik mengeluarkan fatwa yang tak jarang 
melahirkan produk hukum yang berbeda bahkan berseberangan. 

Kajian ini hendak menyoroti produk pemikiran Islam dari MUI 
yang lazim diistilahkan sebagai fatwa, serta kontestasinya dengan 
pemikiran Islam lain di ruang digital. Seperti diketahui, kontestasi 
pemikiran di dunia online tak hanya mengedepankan kredibiltas 
kebenaran, namun juga visualisasi dan persuasi penyampaikan 
informasi, termasuk dalam hal ini fatwa. 

 
21 Azyumardi Azra, “Indonesian Islam, Mainstream Muslims and Politics” (Taipe: 
Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders Exchange Project, 2006), 2. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 425 

Kenapa hal ini sedemikian penting? Karena kesahihan sebuah 
fatwa hukum (islamic law) tidak semata-mata terletak pada akurasi dari 
aspek kesesuaian dengan dalil-dalil nash (manqūl), tapi sejauhmana 
fatwa tersebut bisa memberi panduan moral (moral guidance) yang 
berkeadilan bagi masyarakat (bahkan non muslim sekalipun) untuk 
melahirkan tatanan sosial yang harmonis. Oleh karena itu, bisa saja 
fatwa yang dari sisi manqūl benar, belum tentu relevan untuk diikuti 
atau diaplikasikan dalam kehidupan riil, mengingat setting sosial-
kultural masyarakat Indonesia yang heterogen 22. 

Mengapa hal di atas perlu diperhatikan? Karena secara kategoris, 
fatwa memiliki dua fungsi: Pertama, sebagai jawaban atas pertanyaan 
yang muncul dari publik. Kedua, sebagai jawaban atas problem 
kontemporer. Jika fungsi pertama bertujuan memberikan kepastian 
hukum sehingga bisa menghindari kebingungan publik, maka pada 
fungsi yang kedua berfungsi memberikan beragama yang relevan 
dengan tantangan modernitas. 

Komisi Fatwa MUI sebagai unit yang bertugas melakukan 
ijtihad kolektif, secara umum mendasarkan basis akademik yang 
dikeluarkannya melalui teks al-Qur’an dan hadis, bersandar pada 
konsesus ulama terdahulu (ijma’), serta silogisme kauistik yang lazim 
dikenal dengan istilah qiyas sebagai sumber hukum. Secara 
operasional, pedoman fatwa MUI memuat empat ketentuan dasar.  

Pertama, tidak kontradiktif dengan nilai-nilai kemaslahatan 
publik (maslahah ammah) serta tidak bertentangan dengan teks-teks 
keislaman normatif baik al-Quran atau hadits. 

Kedua, fatwa yang diterbitkan oleh MUI jika tidak mendapatkan 
solusi dari rumusan pertama, maka harus mendasarkan pada konsesus 
ulama terdahulu (baca: ijma), qiyas mu’tabar, serta instrumen hukum 
Islam yang lain, semisal: saddz-adz-dzari’ah, maslahah mursalah serta 
istihsan. Untuk itu, dalam posisi seperti ini penalaran rasional menjadi 
sangat penting.  

Ketiga, melacak pendapat para imam madhhab terkait masalah 
yang serupa atau identik, baik yang berkenaan dengan penyertaan dalil 
hukum atau dalil pihak yang berbeda pendapat. Bisa juga dengan 
mengadopsi metodologi imam madzhab sebagai pisau analisis untuk 
memecahkan persoalan. 

Keempat, karena fatwa MUI jamak digunakan sebagai instrumen 
pemecahan sosial-keagamaan, maka perlu mendapatkan afirmasi 

 
22 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 426 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

akademik dari pandangan ahli (expert judgment) terkait masalah yang 
sedang dikaji. Problem kontemporer, seperti hukum bayi tabung, 
khitan perempuan, transpalansi organ tubuh serta problem lain yang 
tidak secara jelas diketemukan dasar hukumnya dalam teks 
keagamaan, maka pertimbangan kemaslahatan perlu diperkuat dengan 
pendapat para ahli tersebut. 

Ketentuan hirarkis di atas kemudian diperkuat dengan kerangka 
metodologis dalam proses penetapan hukum di Komisi Fatwa MUI, 
yang terdiri lima tahapan 23: 
1. Penelusuran pandangan (qoul) imam madzhab terhadap 

kesamaan masalah yang dikaji, berikut dalil-dalil yang dijadikan 
sebagai dasar argumentasinya.  

2. Kedua, Sebagai lembaga ijtihad maka masalah yang sudah 
jelas dasar hukumnya (qath’iyat) ditetapkan apa adanya untuk 
mengafirmasi bahwa MUI menerapkan pendekatan nash qath’i, 
qauli dan manhaji.  

3. Adapun dalam masalah yang diperdebatkan oleh ulama 
madzhab, ditelusuri solusinya dengan dua metode, yaitu dengan 
menemukan titik temu (al-jam’u wa attauq) serta memilih pendapat 
yang memiliki dasar argumentasi yang kuat (tarjih), metode ini 
jamak dikenal dengan fiqh perbandingan (fiqh al-muqaranah). 

4. Problem sosial keagamaan yang tidak ditemukan landasan 
hukumnya  dalam madzhab manapun, maka ditetapkan melalui 
ijtihad jama’i (kolektif ) dengan metodologi ushul fiqh. 

5. fatwa perlu didasarkan pada kemaslahatan umum (mashalih 
ammah) dan tujuan syariat Islam (maqashid syar’iyyah). 
Sebagaimana pengertian etimologisnya, bahwa fatwa MUI dapat 

diberikan kepada siapapun, baik bersifat individual, sosial atau 
pemerintah, diminta ataupun tidak. Karena pada dasarnya, fatwa tidak 
hanya mengandung logika “tanya-jawab”, namun juga memiliki unsur 
pertanggungjawaban teologis sebagai bentuk kontekstualisasi ajaran 
Islam. Sehingga sifat fatwa yang paling asasi adalah sebagai sandaran 
hidup, baik beragama maupun bermasyarakat, berbudaya dan 
bernegara. Sebagai contoh adalah persoalan pelaksanaan sholat jum’at, 
tarawih, idul fitri dan mudik saat pandemi Covid-19. 

Dalam menjalankan fungsinya sebagai pemberi fatwa, MUI 
telah banyak menerbitkan produk hukum yang berkenaan dengan 

 
23 M. Asrorun Ni’am Sholeh, Metodologi Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia 
(Jakarta: Emir, 2016). 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 427 

berbagai persoalan, tak hanya yang bersifat ritual ubudiyah, namun juga 
sosial kemasyarakatan, kebudayaan bahkan kesehatan dan kebangsaan. 
Namun, Iswahyudi dalam kajiannya menyatakan bahwa fatwa yang 
dikeluarkan oleh MUI justru kontra produktif dengan prinsip yang 
selama ini mereka pegang: 

“…MUI belum maksimal dalam menjalankan fungsinya 
sebagai organisasi yang inklusif dalam masalah fatwa keagamaan 
yang diproduksinya. Fatwa MUI justru tampak memiliki 
kecenderungan eksklusif. Melalui fatwanya, MUI memosisikan diri 
sebagai hakim atas keyakinan seseorang atau kelompok.. MUI 
menyesatkan sebuah paham, MUI melarang perkembangan suatu 
pendapat keagamaan dan MUI mendorong pemerintah untuk 
membubarkan paham, pendapat dan aliran...” 24. 
Bahkan diakui atau tidak, fatwa MUI justru banyak 

menimbulkan kontroversi di kalangan umat Islam sendiri, baik 
disebabkan oleh perbedaan dalil, metodologi, basis keilmuan, politik 
dan faktor-faktor lainnya. Pada tahun 2016 lalu misalnya, MUI 
mengeluarkan dua fatwa yang berhasil menuai polemik publik, yakni 
terkait respon pidato Basuki Tjahaja Purnama atas padangananya 
terhadap surat Al-Maidah ayat 51, serta fatwa mengenai hukum 
mengenakan atribut keagamaan non-muslim. 

Bahkan kedua fatwa tersebut tak hanya melahirkan dampak 
sosial, namun juga politik yang sampai hari ini fragmentasinya masih 
tersisa. Posisi fatwa yang seharusnya menjadi lahan perdebatan 
akademik, berubah menjadi media untuk melegitimasi tindakan-
tindakan yang mencederai norma hukum, sosial dan kebudayaan 
bangsa. Hal ini tentu sangat problematis, pada posisinya yang muasal, 
fatwa dijadikan sebagai piranti ketaatan beragama, namun membawa 
implikasi yang justru kontra produktif dengan nilai-nilai keagamaan. 

Produk hukum yang dikeluarkan oleh MUI ini semakin 
tersandera oleh ulah oknum yang memperalat fatwa untuk 
kepentingan politik. Dengan mendaku pada media sosial, 
ketersinggungan publik akibat dari “ketidaktepatan” mengeluarkan 
fatwa turut memicu renggangnya rekatan sosial masyarakat muslim 
Indonesia. Bahkan pada aspek tertentu, orang-orang yang tidak 
memiliki kapasitas keilmuan Islam, turut menyandera fatwa tersebut 
untuk mengobarkan ketersinggungan publik. Tidak sampai disitu, para 

 
24 Iswahyudi, “Majelis Ulama Indonesia Dan Nalar Fatwa-Fatwa Eksklusif,” Jurnal 
Al- Hikam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 11, no. 2 (2016): 363. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 428 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

“selebritis agama” turut menyumbang suaranya dengan 
memanfaatkan popularitasnya di media sosial.  

Dengan demikian, maka sifat dasar fatwa MUI harus 
berkesesuain dengan hal-hal antara lain: 1) keinginan untuk 
mendapatkan legitimasi sosial dari masyarakat sekaligus memiliki relasi 
positif dengan organisasi Islam; 2) keinginan untuk memelihara 
hubungan baik dengan pemerintah; 3) keinginan untuk mendorong 
partisipasi publik muslim dalam pembangunan nasional; dan 4) 
keinginan untuk memelihara hubungan harmonis dengan kelompok 
agama non-muslim 25. 
 
Ideologi Moderat dalam Fatwa MUI di Media Sosial 

Saluran internet yang yang menjadi media baru di Indonesia 
memunculkan apa yang disebut sebagai otoritas keagamaan baru (new 
religious othority). Fenomena ini muncul (dan dimunculkan) sebagai 
konsekuensi dari semakin bebasnya masyarakat mengekspresikan, 
menyuaran dan mengintepretasikan gagasan-gagasannya tentang 
Islam. Pada posisi inilah nalar ideologi moderat dalam konteks 
keIslaman mendapatkan tantangannya. 

Apalagi di era post-truth kebenaran telah bermetamorfosis menjadi 
komoditas sekaligus berkembang menjadi sangat absurd karena 
diwarnai dengan perebutan aneka kepentingan. Kebenaran jamak 
dikonstruksi sesuai versi kepentingan masing-masing kelompok. Pada 
episentrum demikian, progresifitas hukum Islam sangat riskan 
terjebak dalam labirin sektarian. Oleh karenanya, mampukah lembaga 
fatwa MUI menghadirkan kesadaran inklusif tentang bagaimana relasi 
antara fenomena sosio-kultural politik dengan hukum Islam, sehingga 
mampu berdialektika dengan harmonis, bukan justru kontra 
produktif. 

Anderson dalam tesisnya menyimpulkan bahwa melalui media 
baru, semakin banyak masyarakat mengambil bagian dalam ruang 
publik dan seakan memiliki otoritas untuk berbicara tentang Islam. 
Dengan instrumen media populer ini, masyarakat awam ikut terjun 
dan membahas hal-hal yang sejatinya menjadi konsumsi para ulama. 

 
25 Muhammad Maulana Hamzah, “Peran Dan Pengaruh Fatwa Mui Dalam Arus 
Transformasi Sosial Budaya Di Indonesia,” Millah: Jurnal Studi Agama 1, no. 1 
(2017): 127–54, https://doi.org/10.20885/MILLAH.VOL17.ISS1.ART7. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 429 

Dari sinilah muncul fragmentasi sosial yang tak terhindarkan dari 
proses penafsiran yang terlampau bebas di media digital. 26 

Karena itu, di tengah mediatisasi ekspresi keagamaan yang 
semakin menguat, wacana mengenai keindonesiaan sekaligus 
keislaman dalam media baru perlu dikuatkan kembali. Penguatan ini 
tentu saja bisa dimulai dari otoritas keagamaan yang sudah mapan, 
dengan menjadikan media baru sebagai media dakwah utama mereka 
agar menjadi referensi pilihan bagi masyarakat Indonesia di tengah 
otoritas keagamaan baru tersebut. 

Peluang melibatkan media online dalam transmisi keagamaan 
dapat menggeser corak relasional antara tokoh agama dan masyarakat 
menjadi lebih mekanis; antara produsen dan konsumen sebagaimana 
dalam konteks marketing. Interaksi melalui media internet telah 
mendefinisikan identitas pemuka agama dan pemeluknya dengan cara 
yang berbeda. Tokoh agama tidak hanya berperan sebagai lambang 
supremasi keislaman dalam pemahaman ajaran agama, melainkan 
sebagai penyalur konten, sekaligus sebagai pemeluknya yang telah 
berubah menjadi konsumen atau user teknologi 27. 

Di satu sisi, fenomena ini telah membuka babak baru bagi proses 
penyebaran pesan-pesan agama, namun di sisi lain mediatisasi 
berpeluang menyebabkan pergeseran peran tokoh agama sebagai 
pihak yang memiliki otoritas sumber informasi agama 28. 

Pengemasan produk fatwa melalui media online melalui 
visualisasi yang atraktif dan powerfull, berkonstrubusi dalam 
membangun citra Islam Indonesia ke depan, yang oleh Azyumardi 
Azra di istilah sebagai smilling face, flowering Islam. Upaya ini sekaligus 
untuk menangkis gerakan yang mengampanyekan Islam dengan citra 
kaku, intoleran bahkan tak jarang mereduksi nilai-nilai esensial ajaran 
agama.  

Wajah moderatisme Islam yang selama ini dipegang teguh oleh 
maysrakat muslim Indonesia, menjadi karakter khas karena bisa 
berdampingan dengan sistem demokrasi yang selama ini pula gagal 

 
26 Anderson, “The New Media in The Muslim World: The Emerging Public 
Sphere.” 
27 Moch Fakhruroji, “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic Apps and Religious 
Engagement in Contemporary Indonesia,” Contemporary Islam 13, no. 2 (2019): 201–
15, https://doi.org/10.1007/s11562-018-0427-9. 
28 Moch Fakhruroji, “Mediatization of Religion in ‘Texting Culture’: Self-Help 
Religion and the Shifting of Religious Authority,” Indonesian Journal of Islam and 
Muslim Societies 5, no. 2 (2015): 231, https://doi.org/10.18326/ijims.v5i2.231-254. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 430 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

dipraktekkan oleh muslim Timur Tengah 29. Sehingga tak heran jika 
Indonesia lazim dicitrakan sebagai tipologi prototype keislaman ideal, 
karena berhasil menunjukkan sifatnya yang toleran, dialogis, 
demokratis, inklusif, dan berjalan harmonis dengan tradisi lokal. 
Meskipun tidak dapat dipungkiri bahwa masih terjadi konflik 
bernuansa agama di beberapa tempat, namun hal itu dengan cepat 
bisa diredam dan berjalan secara seporadis, tidak terstruktur dan masif 
sebagaimana ditunjukkan di negara-negara Timur Tengah. 

Maka tak heran jika karakter khas keislaman Indonesa jamak 
dijadikan sebagai rujukan karena dianggap berhasil dan sukses 
menggabungkan antara nilai-nilai keislaman, tradisi dan budaya lokal 
serta demokrasi dengan wajah kemanusiaan sebagai tonggak 
peradaban menjalin hubungan dengan sesama makhluk lainnya. 

Modal sosial Indonesia sebagai negara dengan pemeluk agama 
Islam mayoritas penganut madzhab syafi’iyah merupakan 
keberuntungan tersendiri. Logika keagamaan madzhab ini, 
diintisarikan dari kecerdasan sosial yang pernah dipratekkan oleh 
pendirinya Imam Syafi’i. Sebagai figur sentral dalam tradisi pemikiran 
hukum Islam, ia berhasil merumuskan konsep hukum yang moderat 
sebagai langkah politik untuk mendamaikan kontestasi metodologis 
antara Ahl al-Ra’yi di satu sisi dan Ahl al-Hadits di pihak lain. Prasasti 
intelektual yang dilakukan oleh Imam al-Syafi’i merupakan wujud 
kristalisasi keshalehan sosialnya yang terbangun karena 
persentuhannya dengan realitas kontekstual pada zamannya.  

Nalar hukum paradigmatik yang digagas oleh Imam Syafi’i 
merupakan bentuk nomenklatur perlawanan terhadap eksploitasi 
politik teks-teks keagamaan (istighlal al-nash al-diniy) yang digagas oleh 
Ibn Abd Rabbah dan ideologi kesultanan (al-idiyulujiyyah al-sulthaniyyah) 
yang ditumbuhkembangkan oleh Ibn Al-Muqaffa’. Dengan demikian, 
Komisi Fatwa MUI ini merupakan terobosan paradigmatik yang bisa 
digunakan untuk merespons problematika kontemporer yang 
membutuhkan jawaban yang cepat, tepat, dan akurat yang bisa 
dipertanggungjawabkan secara normatif dan sosial sekaligus. Tidak 
ada fanatisme madzhab dan absolutisme pemikiran. Inklusivitas dan 

 
29 Masdar Hilmy, “WHITHER INDONESIA’S ISLAMIC MODERATISM? A 
Reexamination on the Moderate Vision of Muhammadiyah and NU,” JOURNAL 
OF INDONESIAN ISLAM 7, no. 1 (June 1, 2013): 24, 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2013.7.1.24-48. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 431 

obyektivitas yang dikedepankan untuk memajukan umat di berbagai 
aspek kehidupan 30.  

Hal ini mengindikasikan bahwa teks agama yang oral ketika 
berubah menjadi teks literal (terbuka dan terbaca) selalu menimbulkan 
keragaman penafsiran dan pemaknaan 31. Pada posisi ini, diskursus 
keagamaan yang secara serampangan ditampilkan di media sosial, 
sejurus kemudian menjadi konsumsi publik yang memuat kebebasan 
penafsiran. Pada posisi ini, maka penting  

Selanjutnya, mengomentari geliat keberagamaan masyarakat 
muslim yang menjadikan perkembangan informasi digital maya ini, 
seorang aktifis internet, Eli Pariser, mengungkapkan kecemasannya. Ia 
melihat adanya bahkan menemukan kejanggalan yang membahayakan 
dari sistem algoritma yang terkandung di media sosial. Ia mengistilah 
telah terjadi semacam "gelembung besar" yang mengakibatkan 
keterisolasian intelektual. Fenomena ini, melahirkan keterasingan cara 
pandang, karena ia merasa terjebak pada satu gelembung yang hanya 
mampu melihat sudut pandangnya sendiri, tanpa menoleh pada 
pendapat orang lain. Realitas ini berpotensi melahirkan masyarakat 
maya yang mono perspektif, ia hanya mendewakan cara perspektifnya 
belaka serta mendefinisikan realitas berdasar satu sudut pandang 32.  

Kekhawatiran ini berpotensi semakin parah karena salah satu 
ciri gerakan radikal adalah monopoli kebenaran yang kuat (truth claim) 
yang diakibatkan dari sikap tidak mau menerima kesalahan diri sendiri, 
sekaligus alergi menerima kebenaran dari pihak lain (laa yuqbalu khoto’ 
minan nafsi, wa laa yuqbalu ats-sowwab minal ghair). 

Misalnya jika seseorang pengguna media sosial (users) 
mendapatkan asupan informasi tentang bahayanya pemikiran tertentu, 
maka ia akan terjebak pada pengingkaran terhadap eksistensi gagasan 
lain yang bisa jadi memuat kebenaran. Fenomena ini pada akhirnya 
melahirkan fanatisme sempit dan absolutisme berfikir. Hal ini tentu 
sangat berbahaya jika fanatisme dan monopoli kebenaran tersebut 
teratribusikan dalam pandangan keagamaan. Hal itu akan melahirkan 
individu-individu anti kritik. Eli Pariser mengomentari fenomena ini 

 
30 Jamal Ma’mur, “PERAN FATWA MUI DALAM BERBANGSA DAN 
BERNEGARA ( Talfi q Manhaji Sebagai Metodologi Penetapan Fatwa MUI ),” 
Wahana Akademika 5 (2018). 
31 Tim GF, ed., “Otoritas Keagamaan, Politik Dan Budaya Masyarakat Muslim” 
(Yogjakarta: PPS UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018). 
32 Aulia Adam, “Filter Bubble: Sisi Gelap Algoritma Media Sosial,” Tirto.id, 2017. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 432 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

dengan mengenalkan sebuah konsep yang ia sebut sebagai 
“gelembung saringan” atau filter bubble. Yaitu sebuah dunia yang 
dibangun atas dasar kesamaan cara pandang alias mono perspektif. 
Media sosial menjelma menjadi tempat dimana kita tak bisa belajar 
apa pun. Parahnya, gelembung saringan ini cenderung menciptakan 
efek konsensus yang salah.  

Disebabkan oleh pemerolehan informasi yang seragam, 
seseorang punya kecenderungan untuk mengklaim orang lain sepaham 
dengan dirinya, dan menyimpulkan pendapatnya adalah kesimpulan 
mayoritas. Padahal, di tempat lain, yang terjadi bisa saja berbeda. 
Bahkan Mostafa El-Bermawy dari Wired memperingatkan bahwa 
fenomena filter bubble berpotensi merusak demokrasi. Internet pada 
posisi sebagai media alternatif pencerapan ilmu agama, bisa membuat 
seseorang buta pada apa yang sebenarnya terjadi di kehidupan nyata. 
Realitas virtual yang penuh caci maki, ia samakan dengan realitas 
sosial yang dinamis. Dampak buruk fenomena filter bubble semakin 
masif karena beberapa kebiasaan jelek warganet dan media. Misalnya, 
tabiat media yang menjual judul-judul bombastis. Sehingga muncul 
kebiasaan hanya membaca judul tanpa mengklik konten. Data 
menyebut, 59 persen link berita yang dibagikan di media sosial tidak 
benar-benar diklik sama sekali. Tabiat dalam mengonsumsi informasi 
inilah yang berimplikasi menyuburnya “kepercayaan” kepada hoax 
yang kini sedang menjadi persoalan hangat di Indonesia. 

Hoax menjadi semakin tak terkendali manakala diperkuat 
dengan kondisi emosional yang seakan “mengamini” informasi itu 
walau tanpa diteliti. Inilah yang menjadi tunas-tunas dimana era post-
truth muncul. Yaitu sebuah kebenaran tak diukur oleh parameter 
faktual, logis dan empiris, namun diakumulasikan melalui relevansinya 
dengan emosional dan kepentingan-kepentingan seseorang. 

Dalam kasus lainnya, propaganda kebencian termanifestasikan 
sebagai ledakan ketersinggungan massa akan sebuah penghinaan. 
Pengunjuk rasa menuntut intervensi langsung pemerintah, atau 
terlibat dalam aksi-aksi main hakim sendiri guna meredakan perasaan 
agama yang terluka. Pada masa di mana hanya ada sedikit tantangan 
yang lebih mendesak dan universal daripada belajar hidup dalam 
keberagaman, para oportunis menggunakan propaganda kebencian 
untuk menciptakan delusi mengenai komunitas-komunitas “murni” 
yang perlu dilindungi dari noda yang diberikan pihak lain. Beberapa di 
antaranya berbentuk ujaran kebencian (hate speech), yang mendorong 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 433 

kekerasan terhadap kelompok- kelompok yang tidak disukai 
Pengunjuk rasa menunjukkan sisi gelap dari kuasa rakyat (people power) 
– publik yang yakin dengan keutamaan opininya, intoleran terhadap 
perbedaan, dan menggunakan ruang demokrasi untuk mencekik 
kebebasan pihak lain 33. 

Sebagai sebuah lembaga fatwa, MUI mengambil positioning yang 
strategis-alternatif di tengah membelukarnya informasi yang semakin 
tak terbendung seperti saat ini. Upaya yang perlu dilakukan MUI 
adalah dengan mengemas (packaging) fatwa lebih egaliter dan populer. 
Dengan pengertian, sebagai satu panduang hukum, pandangan 
keagamaan yang dikeluarkan oleh harus mempertimbangkan antara 
lain:  

1. Fatwa MUI perlu berpegang teguh pada prinsip bahwa fatwa 
merupakan profesional opinion yang tidak mengikat. Namun tetap 
pada koridor dalam membangun kemaslahan umat islam, 
sekaligus kemaslahatan kolektif (maslahah ammah). Dengan 
pemahaman seperti ini, maka MUI akan berhasil mengambil 
jarak pada ekslusifitas beragama, sekaligus mampu 
meminimalisir pembajakan fatwa yang dilakukan oleh oknum-
oknum yang punya kepentingan, dengan jara mengkapitalisasi 
ketersinggungan melalui fatwa MUI. Dengan cara seperti ini, 
MUI secara kelembagaan yang dihuni oleh para cerdik cendikia 
dan kalangan para ulama akan menjadi panutan umat (qudwah 
hasanah), pembimbing dan pelayan umat (ri’ayat wa khaim al 
ummah) dan sebagi gerakan perbaikan dan pembaharuan sosial 
(islah wa al tajdid) 34. 

2. Otoritas MUI perlu mensosialisasikan produk fatwa tersebut 
melalui jejaring media populer (youtube, facebook, instagram 
dan twitter). Fungsinya tak lain untuk menyasar jamaah yang 
lebih luas, agar paham terhadap maqasyid syari’ah dan maqsud al-
a’dzam kenapa fatwa ini perlu keluar. Antara teks fatwa dan 
konteks sosial harus dijelaskan dengan bahasa-bahasa yang 
populer pula. Karena watak islam adalah dakwah, maka 
rumusan fatwa harus didakwahkan dengan piranti yang 
menjangkau semua elemen masyarakat, terutama menjangkau 

 
33 Cherian George, Pelintiran Kebencian (Jakarta: PUSAD Yayasan Paramadina, 2017). 
34 Muhammad Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebuah Studi 
Tentang Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia 1975-1988 (Jakarta: INIS, 1993). 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 434 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

mereka yang mempunyai kecenderungan belajar islam secara 
instan. 

3. MUI secara institusional perlu membentuk tim sebagai “agen” 
untuk mempromosikan fatwa-fatwanya di media sosial. Tentu 
dengan syarat minimal menguasai permasalahan yang sedang 
dikaji, memahami fatwa yang diterbitkan serta mempunyai 
kepiawaian dalam hal retorika yang baik.  
Tawaran di atas relevan untuk dipertimbangkan mengingat 

budaya media cenderung mengubah, menstruktur, bahkan 
menentukan arah kehidupan sehari-hari, termasuk dalam praktik 
keagamaan. Budaya media membantu membentuk pandangan dunia 
bersama dan nilai-nilainya, termasuk dalam konteks ini adalah nilai-
nilai dan ajaran Islam. 

Argumentasi ini dikuatkan dengan kenyataan bahwa agama yang 
didukung oleh infastruktur internet berfungsi sangat baik dalam 
membangun jaringan interaksi, di mana struktur hubungan sosial, dan 
pola kepercayaan menjadi sangat lunak, global, dan saling 
berhubungan. Hal ini melengkapi wacana tentang “networked 
society” yang berpendapat bahwa terjadi pergeseran struktur dan 
pemahaman tentang bagaimana dunia sosial, politik, dan ekonomi, 
budaya dan agama berfungsi dalam nalar kolektif masyarakat. Melalui 
media online ini, maka semuanya harus dasar, mengakui dan paham 
bahwa pada kenyataan saat ini kita telah berada di era baru dalam 
beragama, dengan munculnya masyarakat terkoneksi satu sama lain di 
mana hubungan sosial semakin terdesentralisasi, namun saling 
berhubungan dan sering didukung oleh infrastruktur sosial-mekanis 35.  

Kesimpulan 
Bergesernya otoritas keagamaan dari tradisional ke populer 

yang ditandai dengan kecenderungan masyarakat yang memperoleh 
asupan informas keaaman melalui media online, berimplikasi pada 
peran MUI sebagai lembaga fatwa yang harus turut berkontestasi 
untuk mewarnai dinamika sosial-keislaman di Indonesia. Sebagai 
sebuah lembaga fatwa, MUI perlu hadir di dunia maya sebagai 
kekuatan penyeimbang munculnya otoritas keagamaan baru yang 
justru jamak menampilkan performa keislaman yang kontra produktif 
dengan tradisi keagamaan muslim serta karakter sosio-kultural 

 
35 Campbell, “Understanding the Relationship between Religion Online and Offline 
in a Networked Society.” 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 435 

masyarakat Indonesia secara luas. MUI perlu menampilkan produk 
fatwanya lebih populer, mengikuti trend serta dikemas dengan bahasa 
yang menarik namun tetap substansial. Artinya fatwa MUI perlu 
mempertimbangkan tak hanya landasan keilmuan Islam dan pendapat 
para ahli tentang isu-isu tertentu. Namun juga mengakomodir 
insfrastruktur berbasis internet untuk mentransmisikan gagasan dan 
sikap keislaman yang tepat pada komunitas muslim Indonesia. 

Fatwa MUI yang dirumuskan berdasarkan keilmuan-keilmuan 
yang memadai, serta didukung dengan infrastruktut media online yang 
baik, akan mampu lebih siap berkontestasi dengan otoritas keagamaan 
baru. Serta mampu mewainai khazanah pemikiran Islam dalam 
lanskap media sosial. Namun tentu saja keberhasilan MUI merebut 
kontestasi harus mengikuti trend atau “aturan main” yang berlaku di 
media digital yang lebih mementingkan citra dan kemasan (packaging). 
Karena pada dasarnya, di media sosial terjadi fragmentasi yang 
menguat antara Islam skriptual dan substansial. Dalam konteks ini, 
MUI menjadi penengah karena fatwa-fatwa yang dikeluarkan selain 
secara tidak langsung mewakili sikap dan pandangan berbagai federasi 
organisasi Islam, juga didasarkan pada kajian terhadap teks-teks 
keagamaan otoritatif guna menemukan nilai-nilai substansial dalam 
menjawab problematika keumatan yang didasarkan pada prinsip 
menyatukan umat (tauhid al-ummah) dan menjaga umat (himayat al-
ummah).  
 
Daftar Pustaka 
Adam, Aulia. “Filter Bubble: Sisi Gelap Algoritma Media Sosial.” 

Tirto.id, 2017. 
Anderson, Jon W. “The New Media in The Muslim World: The 

Emerging Public Sphere.” Isim Newsletter Media, 2003. 
Arigi, Fikri. “Lima Ulama Berpengaruh Terhadap Pemilih Versi 

Survei LSI Denny JA.” www.tempo.co, 2018. 
https://nasional.tempo.co/read/1146499/lima-ulama-
berpengaruh-terhadap-pemilih-versi-survei-lsi-denny-
ja/full&view=ok. 

Azra, Azyumardi. “Indonesian Islam, Mainstream Muslims and 
Politics,” 2. Taipe: Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders 
Exchange Project, 2006. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 436 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

Campbell, Heidi A. “Understanding the Relationship between 
Religion Online and Offline in a Networked Society.” Journal of 
the American Academy of Religion 80, no. 1 (2012): 64–93. 
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfr074. 

Fakhruroji, Moch. “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic Apps and 
Religious Engagement in Contemporary Indonesia.” Contemporary 
Islam 13, no. 2 (2019): 201–15. https://doi.org/10.1007/s11562-
018-0427-9. 

———. “Mediatization of Religion in ‘Texting Culture’: Self-Help 
Religion and the Shifting of Religious Authority.” Indonesian 
Journal of Islam and Muslim Societies 5, no. 2 (2015): 231. 
https://doi.org/10.18326/ijims.v5i2.231-254. 

George, Cherian. Pelintiran Kebencian. Jakarta: PUSAD Yayasan 
Paramadina, 2017. 

Ghafur, Abdul; Sulistiyono. “Peran Ulama Dalam Legislasi Modern 
Hukum Islam.” Asy-Syari’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 49, 
no. 1 (2014): 273. 

Hamzah, Muhammad Maulana. “Peran Dan Pengaruh Fatwa Mui 
Dalam Arus Transformasi Sosial Budaya Di Indonesia.” Millah: 
Jurnal Studi Agama 1, no. 1 (2017): 127–54. 
https://doi.org/10.20885/MILLAH.VOL17.ISS1.ART7. 

Hilmy, Masdar. “WHITHER INDONESIA’S ISLAMIC 
MODERATISM? A Reexamination on the Moderate Vision of 
Muhammadiyah and NU.” JOURNAL OF INDONESIAN 
ISLAM 7, no. 1 (June 1, 2013): 24. 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2013.7.1.24-48. 

Iswahyudi. “Majelis Ulama Indonesia Dan Nalar Fatwa-Fatwa 
Eksklusif.” Jurnal Al- Hikam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 11, 
no. 2 (2016): 363. 

JATMIKO, MOCHAMAD IQBAL. “Post-Truth, Media Sosial, Dan 
Misinformasi: Pergolakan Wacana Politik Pemilihan Presiden 
Indonesia Tahun 2019.” Jurnal Dakwah Tabligh 20, no. 1 (2019): 
21. https://doi.org/10.24252/jdt.v20i1.9529. 

Jinan, Mutohharun. “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi 
Otoritas Keagamaan Di Indonesia.” Jurnal Komunikasi Islam Vol. 
3, no. 2 (2013): 321–48. 



 

 

Achmad Muhibin Zuhri 

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 
 

 437 

Kartodirjo, Sartono. Pemberontakan Petani Banten 1888. Jakarta: 
Pustaka, 1984. 

Ma’mur, Jamal. “PERAN FATWA MUI DALAM BERBANGSA 
DAN BERNEGARA ( Talfi q Manhaji Sebagai Metodologi 
Penetapan Fatwa MUI ).” Wahana Akademika 5 (2018). 

Maliki, Zainudin. Agama Rakyat Agama Penguasa. YOgjakarta: Galang 
Press, 2000. 

Maulana, Hatta. “Media Sosial , Sumber Keberagamaan Alternatif 
Remaja.” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 22, 
no. 1 (2018): 1–34. 
https://doi.org/http://doi.org/10.15408/dakwah.v22i1.12044. 

Misbah, Aflahal. “Fun and Religious Authority : Socializing Anti-
Music on Instagram.” Jurnal Masyarakat & Budaya 21, no. 2 
(2019): 149–68. 

Mudzhar, Muhammad Atho. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: 
Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia 1975-
1988. Jakarta: INIS, 1993. 

Muzakka, Ahmad Khotim. “Otoritas Keagamaan Dan Fatwa Personal 
Di Indonesia.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 13, no. 
1 (2018): 63–88. https://doi.org/10.21274/epis.2018.13.1.63-88. 

Nabila, Marsya. “Survei APJII: Pengguna Internet Di Indonesia Capai 
171,17 Juta Sepanjang 2018.” www.dailysocial.id, 2019. 
https://dailysocial.id/post/pengguna-internet-indonesia-2018. 

Ngatawi al-Zastrouw. “Mengenal Sepintas Islam Nusantara.” Hayula: 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 1, no. 1 (2017). 

Rumadi, Rumadi. “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan 20, no. 1 (2012): 25. 
https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183. 

Saifuddin Zuhri. Kaleidoskop Politik Indonesia. 3rd ed. Jakarta: Gunung 
Agung, 1981. 

Sholeh, M. Asrorun Ni’am. Metodologi Penetapan Fatwa Majelis Ulama 
Indonesia. Jakarta: Emir, 2016. 

Solahudin, Dindin, and Moch Fakhruroji. “Internet and Islamic 
Learning Practices in Indonesia: Social Media, Religious 
Populism, and Religious Authority.” Religions 11, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.3390/rel11010019. 



 

 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022 438 

Fatwa Majlis Ulama Indonesia… 

Tim GF, ed. “Otoritas Keagamaan, Politik Dan Budaya Masyarakat 
Muslim.” Yogjakarta: PPS UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018. 

Zulkifli. “The Ulama in Indonesia: Between Religious Auhtority and 
Symbolic Power.” Jurnal Miqot 37, no. 1 (2013): 815. 

 
 


