FATWA MAJELIS ULAMA INDONESIA
DAN TANTANGAN OTORITAS KEAGAMAAN BARU
DI ERA DIGITAL

Achmad Muhibin Zuhri
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
E-mail: amizuhri@uinsby.ac.id

Abstract: The Indonesian Ulema Council (Majelis Ulama
Indonesia, MUI) is a clerical institution tasked with issuing
fatwas. On the one hand, these fatwa products can
occasionally help Muslims with their internal issues, but on
the other, MUI fatwa products serve as a vehicle for some
groups to justify intolerable behavior. This article is included
in the study of Islamic thought using a digital sociology
perspective. Research information was found by looking up
MUI fatwas in a number of incidents that had an effect on
society in Internet news publications. According to this
study, the virtual community (netizens) prefer Ustaz who is
popular on social media over Ustaz from a variety of
established religious organizations. The results of this study
show that the MUI authority must prioritize setting and
social impact when packaging fatwas. MUI fatwa products
should be disseminated through social media platforms
(Youtube, Facebook, Instagram, and Twitter). Its function is
to target a wider congregation so that their understanding of
Islam is in accordance with the objectives of the Shari‘a
(maqasid al-shari‘ah). In addition, the packaging of fatwas is
needed so that religious texts are understood more easily but
do not eliminate the legal substance and socio-cultural
considerations in a heterogeneous society.

Keywords: Mejelis Ulama Indonesia, fatwa, post-truth era, religions
anthority

Pendahuluan

Konflik berkepanjangan di Timur Tengah banyak menyisakan
tanya, kenapa aktor kekerasan justru direpresentasikan oleh kelompok
yang mengatasnamakan agama. Imbasnya, Islam diidentikan sebagai
biang terorisme karena ajarannya ditunggangi oleh perilaku-perilaku
tak manusiawi. Pembantaian dan pembunuhan yang disertai pekikan

MIYAH: Jurnal Studi Islam
Volume 18, Nomor 02, Agustus 2021; p-ISSN: 1907-3452; e-ISSN: 2540-7732; 413-438



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

takbir menjadi sebuah pemandangan yang sarat ironi. Inikah ajaran
Nabi? Inikah cerminan kitab suci? Inikah perintah ilahi?

Fenomena mengerikan ini merupakan imbas dari gagalnya
segolongan umat manusia membawakan ajaran agama di ranah sosial,
budaya (dan politik). Islam sebagai korban, dijadikan sebagai tameng
tindakan kriminal. Dengan mengatasnamakan Tuhan, segalanya absah
dilakukan termasuk pembunuhan. Fenomena ini, kian menegaskan
hubungan agama dan kebangsaan sulit disandingkan dengan
harmonis. Karena nyatanya, dengan dalih menegakkan hukum Tuhan,
saudara sendiri dibantai dengan tanpa ampun. Kasus di Suriah, Iraq,
Yaman, Afganistan, Libia merupakan cerminan ironi nyata betapa
buruknya islam ditampakkan.

Tindakan yang lebih pada upaya pembajakan agama (religious
hijacker) ini jauh-jauh hari sudah mendapatkan tentangan dari
Saifuddin Zuhri. Ia menyatakan bahwa islam tidak bisa dibawa dengan
jalan kebencian dan meruntuhkan sendi-sendi perdamaian, karena
hanya menyisakan dendam berkepanjangan. Fenomena terorisme
dengan mengatasnamakan islam bahkan kontra produktif dengan
mainstrem strategi dakwah umat islam Indonesia. Sejurus kemudian,
akan berkonsekuensi pada upaya mereduksi makna Islam yang damai
(salm) serta menghilangkan karakter Islam sebagai penyelamat ummat
manusia (sallama).'

Islam dalam konteks Indonesia, merupakan agama yang sangat
berperan penting dalam membangun spirit kebangsaan. Nasionalisme
di Indonesia bahkan jamak dilahirkan dari artikulasi keimanan
masyarakat muslim. Realitas ini mendapatkan afirmasi dari jejak
Islamisasi Indonesia yang sejak kedatangganya tidak menampilkan
hegemoni dan dominasi, bahkan sebaliknya, yaitu dengan jalan
akulturasi dan asimilasi terhadap budaya lokal ° Bahkan nilai-nilai
ajaran Islam yang menjadi intisari Pancasila telah menjadi kekuatan
penting sebagai common platform dalam merawat kebhinekaan sekaligus
persatuan bangsa Indonesia °.

Dalam jejak sejarahnya di Indonesia, Islam sebagai ajaran agama
tidak pernah absen melakukan transformasi sosial dan revolusi

! Saifuddin Zuhri, Kaleidoskaop Politik Indonesia, 3rd ed. (Jakarta: Gunung Agung,
1981).

2 Ngatawi al-Zastrouw, “Mengenal Sepintas Islam Nusantara,” Hayula: Indonesian
Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 1, no. 1 (2017).

3 Zainudin Maliki, Agama Rakyat Agama Pengnasa (Y Ogjakarta: Galang Press, 2000).

414 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

kebangsaan dalam melakukan perlawanan melawan imperialisme.
Sejarah berhasil merekam bahwa pondok pesantren dengan berbagai
macam keunikannya, bahkan mampu menggerakkan semangat
nasionalisme melalui pemikiran para ulamanya. Pangeran Diponegro,
Raden Fatah, Imam Bonjol, KH Hasyim Asy’ari, Kiai Abbas, Kiai
Zainal Mustofa, Kiai Saifuddin Zuhri adalah sedikit nama kader-kader
pesantren yang turut aktif memperjuangkan kemerdekaan negara atas
dasar spirit keagamaan dalam bingkai kebangsaan.

Pemberontakan petani Banten tahun 1888 dibawah pimpinan
tokoh Tarekat dalam melawan kolonialisme, fatwa Jihad Kiai Hasyim
Asy’ari yang mampu memompa spirit peperangan di Surabaya
November 1945, perang Jawa yang dipimpinan Pengeran Diponegoro
yang sempat membuat kalangan imperialis kewalahan merupakan jejak
historis yang tak bisa dihapuskan begitu saja, bahwa dalam sejarahnya
islam  mempunyai konstribusi besar dalam meletakkan fondasi
kebangsaan *.

Dari fakta sejarah di atas, maka cksistensi fatwa atau seruan
ulama menjadi faktor penentu dalam menggerakkan laju perubahan
masyarakat Islam. Karena posisi ulama dalam kultur masyarakat
Indonesia, dengan keragamannya, masih menjadi landasan tak hanya
pada aspek spiritual namun juga moral etis dalam merespon
problematika kehidupan.

Namun citra positif performa keislaman yang jamak
ditampilkan oleh intelektualisme tokoh agama mulai mendapatkan
tantangan semenjak pesatnya laju teknologi digital. Munculnya
otoritas keagamaan baru (new religions authority) pada posisi tertentu
menggeser supremasi intelektual keislaman yang selama ini perankan
oleh organisasi keislaman, sebut saja diantara NU, Muhammadiyah
dan MUIL Ormas Islam ini, pada beberapa aspek bisa dibilang
tertinggal dalam aspek pemenuhan kebutuhan keagamaan di media
sosial.

Diakui atau tidak, kegaduhan perpolitikan nasional yang disulut
oleh “politisasi pernyataan” Ahok tentang surah al-Maidah: 51, yang
kemudian memunculkan gerakan populisme Islam 411 dan 212, serta
wacana gerakan people power dalam sengketa pemilihan presiden,
disulut oleh sekelompok orang yang mengatasnamakan Gerakan
Nasional Pengawal Fatwa (GNPF) MUI. Fatwa agama yang kemudian

* Sartono Kartoditjo, Pemberontakan Petani Banten 1888 (Jakarta: Pustaka, 1984).

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 415



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

menjadi alat mobilisasi konflik, menjadi sangat kuat pengaruhnya
karena digerakkan oleh media sosial.”

Sebenarnya dinamisasi otoritas keagamaan sudah jauh-jauh hari
dimaklumi oleh Rumadi. Dalam artikelnya, ia menerangkan bahwa
pola keagamaan bisa saja menganut otoritas keagamaan tertentu, baik
sebagai individu yang mendaku pada popularitasnya pada media
sosial, atau sebagai kelompok keagamaan tertentu. Namun bisa saja
seseorang beragama tanpa otoritas. Jika pandangan pertama
didasarkan pada argumentasi bahwa agama merupakan pemahaman
total terhadap ketuhanan, sehingga memerlukan religions guidance, maka
pendapat kedua didasarkan pada argumentasi bahwa agama
merupakan hak privat dalam berteologi. Dengan demikian, bagi
Rumadi otoritas agama bukan merupakan hal yang statis, namun
dinamis. Tingkat otoritas keagamaan dan inter relasi antar tingkat-
tingkat otoritas merupakan bagian dari dinamika tersebut.®

Otoritas keagamaan baru muncul misalnya sebagaimana kajian
yang dilakukan oleh Jinan yang mengkhawatirkan bahwa fatwa atau
pandangan keagamaan tradisional “terkoyak’ status quo-nya oleh suara-
suara kritis-alternatif media online. Fenomena ini pada gilirannya
berdampak pada otoritas pemimpin agama offline yang semakin tak
bertaji. Seseorang yang memiliki posisi prestisius dalam komunitas
offline akan kesulitan membawa otoritasnya tersebut ke dalam
lingkungan online. Ironisnya platform media sosial: baik Facebook
dan YouTube, kurang mendapatkan tempat bagi wacana teologi
formal yang membosankan sebagimana ceramah konvensional yang
cenderung tidak powerfull dalam menampilkan “citra keagamaan”
sebagaimana yang dikehendaki media sosial.

Ekspresi keagamaan dalam dunia virtual melahirkan apa yang
disebut Campbell sebagai “networked religion” yang ditandai dengan
munculnya komunitas berjejaring: misalnya pemuda hijah, identitas
sosio-kultural yang bervariasi, otoritas yang bergeser, praktik
keagamaan yang menunut “serba pasti”. Artikulasi keagamaan di
dunia maya, dengan demikian memberikan tidak hanya wawasan
tentang atribut umum praktik keagamaan online, tetapi juga

> MOCHAMAD IQBAL JATMIKO, “Post-Truth, Media Sosial, Dan Misinformasi:
Pergolakan Wacana Politik Pemilihan Presiden Indonesia Tahun 2019,” Jurnal
Dakwah Tabligh 20, no. 1 (2019): 21, https://doi.org/10.24252/jdt.v20i1.9529.

¢ Rumadi Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan,” Walisongo: Jurnal Penelitian
Sosial Keagamaan 20, no. 1 (2012): 25, https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183.

416 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

membantu menjelaskan tren terkini dalam praktik agama dan bahkan
interaksi sosial dalam masyarakat berjejaring '. Pada kenyataannya,
kajian tentang komunitas agama di media internet memberikan signal
bahwa telah terjadi pelonggaran terhadap afiliasi keagamaan
tradisional dan membentuk sebuah jejaring keagamaan baru yang
didasarkan pada kesamaan pandangan, kencenderungan budaya dan
pemahaman yang lebih mendapatkan tempat di media online. Pada
posisi ini, media online berdampak pada konstruksi identitas
keagamaan.

Potongan kecil teks, flyer, video pendek, dan jejaring sumber-
sumber online telah menjadi inti interaksi sosial dalam new media.
Konsekuensinya, media internet telah menggeser pola-pola sosialisasi
dan interaksi keilmuan, sehingga memunculkan demokratisasi
pengetahuan secara online yang berpotensi meruntuhkan supremasi
otoritas keagamaan tradisional.®

Pergeseran otoritas keagamaan di Indonesia juga tak luput dari
kajian.” Ta menelusuri bahwa di Indonesia tengah terjadi #end baru
masyarakat yang lebih memperhatikan, mengikuti bahkan pada posisi
tertentu meyakini fatwa yang dikeluarkan secara personal oleh
seseorang dibanding fatwa yang dikeluarkan secara kelembagaan.
Dengan mengkaji media sosial dan website Nadhirsyah Hosen dan
Firanda, Muzakka menyimpulkan bahwa kekuatan otoritas tradisional
tidak menjamin fatwanya akan diikuti. Namun apa yang disebut
dengan tokoh populer di dunia maya (popular leader) justru berpotensi
meraih simpati banyak orang untuk mengikuti apa yang dikatakannya.

Misbah mengafirmasi melalui risetnya tentang masifnya
kelompok Salafi yang mengkampanyekan ajaranya melalui media
sosial." Dengan menggunakan platform instagram, kelompok ini
menaikan tagar #musikharam dan #hukum musik yang dalam kajian
Misbah berhasil melemahkan otoritas keagamaan tradisional. Hal ini

7 Heidi A. Campbell, “Understanding the Relationship between Religion Online and
Offline in a Networked Society,” Journal of the American Academy of Religion 80, no. 1
(2012): 64-93, https://doi.org/10.1093 /jaarel /1fr074.

8 Mutohharun Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Ototitas
Keagamaan Di Indonesia,” Jurnal Komunikasi Islam Vol. 3, no. 2 (2013): 321-48.

9 Ahmad Khotim Muzakka, “Otortitas Keagamaan Dan Fatwa Personal Di
Indonesia,” Epistemé: Jurnal Pengembangan 1lmu Keislaman 13, no. 1 (2018): 6388,
https://doi.org/10.21274/epis.2018.13.1.63-88.

10 Aflahal Misbah, “Fun and Religious Authority : Socializing Anti-Music on
Instagram,” Jurnal Masyarakat & Budaya 21, no. 2 (2019): 149—68.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 417



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

mengingat media digital saat ini menjadi sumber alternatif yang relatif
diminati dibandingkan kajian konvensional. "

Namun dinamika keagamaan online dan offline mendapat
catatan cukup penting dari Solahudin dan Fakhrurji, yang menegaskan
bahwa fenomena transmisi ajaran Islam di internet tidak boleh
dipahami hanya sebagai bentuk populisme agama yang menantang
otoritas agama, tetapi juga sebagai peluang untuk memperluas otoritas
agama dalam konteks digital. Hubungan timbal balik online-offline
pada dasarnya dimaksudkan untuk menggambarkan keterkaitan antara
konteks praktik pembelajaran Islam di internet dan praktik tradisional
dalam konteks offline. Dengan demikian, praktik pembelajaran Islam
secara online tidak akan pernah lepas dari kerangka keagamaan
tradisional, dan konteks offline akan tetap menjadi sumber utama
praktik keagamaan online. Dengan asumsi ini, perbedaan online-
offline seharusnya tidak lagi menjadi masalah, karena internet telah
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari umat Islam. Pencerapan
informasi tentang ajaran Islam, pengetahuan Islam di internet, telah
menunjukkan hubungan timbal balik ini secara produktif. Otoritas
keagamaan tradisional-offline bernegosiasi dengan konteks internet-
online untuk membangun hubungan kontekstual dalam masyarakat
Islam kontemporer.'

Kajian-kajian sebelumnya, belum menyentuh lembaga fatwa
yang ada di Indonesia sebagai salah satu simbol otoritas keagamaan
tradisional. Dalam paper ini akan dibahas bagaimana kontestasi fatwa
MUIT saat ini, terutama di dalam era Post-truth yang dihadapkan dengan
munculnya fenomena otoritas keagamaan baru (wew religious outhority)
yang kepopulerannya cenderung tidak ditentukan oleh basis keilmuan:
semisal kasus salah Zasrif yang dilakukan oleh Ust. Tengku Zulkarnaen
dan Haikal Hasan tentang makna kafir yang bisa menyulut emosi
publik, kemudia dakwah yang sangat tendensius dan provokatif
sebagaimana ditunjukkan oleh Alfian Tanjung dan Yahya Waloni
tentang akhir zaman.

' Hatta Maulana, “Media Sosial , Sumber Keberagamaan Alternatif Remaja,”
Dakwab:  Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 22, no. 1 (2018): 1-34,
https://doi.otg/http://doi.org/10.15408 /dakwah.v22i1.12044.

12 Dindin Solahudin and Moch Fakhruroji, “Internet and Islamic Learning Practices
in Indonesia: Social Media, Religious Populism, and Religious Authority,” Re/igions
11, no. 1 (2020), https://doi.org/10.3390/1e111010019.

418  MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

Beberapa ustadz yang disebut diatas, memiliki jumlah folowers di
media sosial yang militan, schingga memiliki efek dalam
mempengaruhi  psikologi massa yang cukup ~membahayakan
kerukunan sosial. Fenomena semacam ini, menjadi tantangan
tersendiri bagi eksistensi MUI sebagai lembaga keagamaan Islam yang
otoritatif di Indonesia. Hal ini karena organisasi ini sejak awal
mendeklarasikan diri sebagai lembaga yang memiliki tujuan menjaga
umat (bimayatul wummah) dan menyatukan umat (fauhid al-ummab).
Fenomena perkembangan teknologi informasi yang sangat pesat dan
melahirkan era post-truth dimana otoritas keagaman baru banyak
bermunculan, menjadikan MUI harus melibatkan diri dalam
kontestasi pemikiran keagamaan yang semakin bebas. Bagaimana
MUI mampu berkontestasi mengawal pemikiran keislaman yang
moderat di Indonesia di ruang digital? Lalu Bagaimana seharusnya
fatwa dikemas secara visual dan persuasif di internet? Pertanyaan
mendasar inilah yang akan dijawab dalam artikel ini lebih detail.

Media Sosial dan Tantangan New Religious Outhority

Angka mengejutkan  berhasil direkam oleh  Asosiasi
Penyelenggara Jasa Internet Indonesia (APJII) dalam hal konsumsi
internet di Indonesia. Salah satu lembaga survei yang memiliki konsen
dalam hal penggunaan informasi digital ini melaporkan, sedikitnya
pada tahun 2018 sebanyak 171,17 juta masyarakat Indonesia sudah
terhubung internet. Itu berarti sebanyak 64,8% dari jumlah populasi
masyarakat Indonesia telah akrab dengan penggunaan platform
digital. Dari prosentasi tersebut, sebanyak 79% diantaranya
merupakan pengguna aktif yang setiap hari menggunakan internet
untuk memenuhi kebutuhan informasi dan komunikasi.”

APJII melaporkan bahwa rata-rata penggunaan internet per
hari tersebut, digunakan untuk mengkonsumsi secara streaming video
online dengan angka pengguna mencapai 45,3%, disusul game 17,1%
dan mendengarkan musik 13,3%. Angka ini terbilang mencengangkan
karena tidak menutup kemungkinan, konten video yang dikonsumsi
baik dari youtube, ataupun yang langsung diunggah pada mesia sosial
(facebook, instagram dan twitter) berisi tentang informasi-informasi
keislaman yang pada posisi tertentu, seseorang tidak kuasa melakukan

13 Marsya Nabila, “Survei APJII: Pengguna Internet Di Indonesia Capai 171,17 Juta
Sepanjang 2018,” www.dailysocial.id, 2019, https://dailysocialid/post/pengguna-
internet-indonesia-2018.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 419



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

evaluasi standar akademik terhadap disampaikan seseorang atas nama
agama melalui siaran /e streaming."*

Angka yang luar biasa ini akan terus bertambah, karena arus
globalisasi telah berhasil menyeret masyarakat Indonesia ke dalam
lautan informasi yang semakin tak terbendung. Salah satu konsekuensi
logis dari fenomena ini adalah terjadinya pergeseran pada otoritas
keagamaan (religious anthority) dan juga simbol agama.

Secara tradisional, otoritas keagamaan tradisional (#raditional
religions authority) merujuk pada mereka yang belajar di pondok
pesantren, universitas islam terkemuka atau mengikuti majelis taklim
secara ketat, dengan latar belakang seperti itu mereka memiliki
kapasitas untuk menyampaikan pesan keagamaan dan diakui oleh
jamaahnya. Mereka adalah para ulama’, kiai, mursyid dan guru-guru
agama.

Konsep atas otoritas yang dimaksud dalam artikel ini, dengan
meminjam teori yang diintrodusir oleh Max Weber sebagaimana yang
dikutip oleh Zulkifli bahwa otoritas keagamaan didefinisikan sebagai
“a certain quality of an individual personality by virtne of which he is set apart
from ordinary men and treated as endowed with supernatural, superhuman, or at
least specifically exceptional qualities” dalam tulisannya bahkan menegaskan
bahwa konsep otoritas tidak bisa dipertentangan dengan konsep
kekuasaan (the concept of power).” Keduanya mempunyai ranahnya
sendiri. Perbedaan itu ia katakan sebagai:

“Power may be defined as the capacity to act freely in responding
resistances from individuals or groups while authority is the right to act, lead or
decide. While power is not institutionalized and ahways related to resistance and
confrontation, anthority is institutionalized and represents a set of norms,
procedures, and traditions to be implemented in a social unit”

Penjelasan di atas memberikan kesimpulan bahwa terdapat
perbedaan mendasar antara “power” dan “otoritas”. Jika power lebih
dipahami sebagai kapasitas dalam memberikan respons terhadap suatu
gejala sosial, maka istilah awuthority hanya terbatas pada wewenang
untuk bertindak, memimpin dan memutuskan. Oleh karena itu,
otoritas, dalam hal ini, menjadi sangat cair dan tidak—secara kaku—
hanya dimiliki oleh satu komunitas tertentu. Siapa pun bisa memiliki

14 Nabila.
15 Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Auhtority and Symbolic
Power,” Jurnal Migot 37, no. 1 (2013): 815.

420  MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

kewenangan tanpa harus berkuasa terlebih dahulu, golongan dan
kalangan dapat tampil di hadapan publik untuk mempresentasikan
gagasan '°.

Dalam konteks paham keagamaan, individu yang mempunyai
kapasitas intelektual dan memenuhi standar akademik dapat
menyandang status sebagai otoritas religius, yang di lain sisi juga
membutuhkan legitimasi dari pihak lain . Pengertian ini memberikan
pemahaman bahwa otoritas keagamaan tidak ada menyaratkan
intelektualitas, namun juga pengakuan dari orang lain yang pada
akhirnya melahirkan popularitas.

Lingkar Survei Indonesia (LSI) yang dipimpin oleh Denny JA
misalnya, pada tanggal 10 sampai 19 Oktober 2018 lalu melakukan
sebuah riset dengan 1.200 responden. Dari hasil survei tersebut,
menghasilkan fakta mengejutkan terkait dengan tingginya pengaruh
ulama terhadap imbauan dalam politik elektoral. Suara-suara tokoh
agama yang memiliki popularitas di media sosial bahkan lebih
didengarkan oleh masyarakat dibanding dengan otoritas keagamaan
tradisional.

Di antara para ulama yang ada di Indonesia, setidaknya hanya
5 ulama dengan tingkat elektabilitas tinggi, di mana suara mereka jauh
lebih didengarkan. Peringkat pertama ditempati oleh Abdul Somad.
Imbauannya banyak didengarkan oleh masyarakat dengan angka 30,2
persen, dikenal oleh 59,2 persen responden, dan disukai sebanyak 82,5
persen. Peringkat kedua ada Arifin Ilham. Imbauannya didengarkan
oleh responden sebanyak 25,9 persen, dan disukai oleh mereka
dengan angka 84,4 persen. Peringkat ketiga adalah Yusuf Mansur. Ia
didengarkan oleh24,9 persen responden, dengan tingkat kepopuleran
57,2 persen, dan tingkat disukai sebanyak 84,9 persen responden.

Sementara itu, yang berada di peringkat keempat adalah Aa
Gym, dengan tingkat popularitas 69,3 persen dan suaranya
didengarkan oleh 24,9 persen. Peringkat terakhir justru ditempati oleh
Rizieq Shihab. Tingkat popularitasnya adalah 53,4 persen, dengan
tingkat kesukaan 52,9 persen, dan imbauannya didengarkan oleh 17
persen responden. Data tersebut tidak hanya menunjukkan pergeseran
otoritas keagamaan, melainkan juga terjadinya proses perubahan

16 Zulkifli.
17 Abdul; Sulistiyono Ghafur, “Peran Ulama Dalam Legislasi Modern Hukum
Islam,” Asy-Syari‘ab: Jurnal Iimu Syari’ah Dan Hukum 49, no. 1 (2014): 273.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 421



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

secara perlahan-lahan seiring dengan pertumbuhan teknologi media
itu sendiri %,

Kehadiran Internet dan perkembangan platform digital di
Indonesia, pada gilirannya berimplikasi pada pergeseran otoritas
keagamaan yang sebelumnya sudah mapan digenggam oleh media
televisi melalui siaran dakwahnya. Semula, otoritas keagamaan di
Indonesia jamak direpresentasikan oleh dua organisasi besar Islam di
Indonesia; Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama. Kedua ormas islam
ini, lazim menggunakan kemampuan ijtthad kolektifnya untuk
meramu, memformulasikan  problematika  serta memutuskan
permasalahan keummatan. Selain itu, dalam konteks ini MUI juga
sering mengeluarkan fatwa sebagai manifestasi kehadirannya
memberikan solusi ditengah publik.

Dengan adanya lebih dari setengah total jumlah penduduk
Indonesia yang mengakses Internet membuat survei LSI tersebut
menemukan titik persinggungan ketika menempatkan Abdul Shomad
berada di urutan pertama yang suara dan imbauannya didengarkan
oleh masyarakat.

Alih-alih memiliki pesantren serta tampil di televisi, karir
Abdul Shomad justru dibangun dari rekaman videonya yang diunggah
di Youtube dan Instagram, yang kemudian mengalami proses sirkulasi
dan reproduksi di media sosial lain, termasuk aplikasi Whatsapp. New
media yang menjadi instrumen viralnya seorang penyeru agama —
dengan tampilan dan performa orasi yang baik- membawa perubahan
yang cukup mendasar pada bidang pemikiran, fatwa-fatwa, dan
pengamalan keagamaan, serta hubungan- hubungan yang terjalin atas
dasar norma-norma keagamaan . Jika otoritas keagamaan tradisional
mendapatkan pengaruh dari karisma dan kredibilitas keilmuan, maka
otoritas keagamaan baru yang lahir di ruang digital melahirkan “tokoh
agama’” yang didasarkan pada performa artifisial bahkan haluan politik
tanpa mempedulihan basis keilmuan yang dimilikinya. Fenomena
semacam ini, tentu menyimpan tantangan sekaligus peluang tersendiri.

Fenomena ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga di
dunia internasional, khususnya Timur Tengah. Hal ini dikuatkan oleh

18 Fikri Arigi, “Lima Ulama Berpengaruh Terhadap Pemilih Versi Survei LSI Denny
JA,” www.tempo.co, 2018, https://nasional.tempo.co/read/1146499/lima-ulama-
berpengaruh-terhadap-pemilih-versi-survei-lsi-denny-ja/ full&view=ok.

19 Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Otoritas Keagamaan Di
Indonesia.”

422 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

Dale F. Eickelman dan Jon W. Anderson dalam bukunya The New
Media in The Muslim World: The Emerging Public Sphere (2003), yang
berpendapat bahwa bentuk-bentuk komunikasi baru di dunia muslim
secara global memberikan peranan secara signifikan dalam
fragmentasi dan kontestasi, baik politik maupun otoritas keagamaan
20

Kondisi ini juga didukung oleh argumen Nabil Echchaibi
dalam artikelnya From Audio Tapes to 1ideo Blogs: The Delocalisation of
Authority in Islam (2010), yang menganggap bahwa kehadiran media
baru tersebut menjadi lahan subur ruang diskursif, tidak hanya makna
agama, melainkan juga pengalaman Islam baru yang dimediasikan
secara transnasional.

Tentu saja proses perubahan ini memberikan dua dampak.
Pada satu sisi, pergeseran otoritas itu memberikan ruang
demokratisasi masyarakat Indonesia untuk memilih referensi bacaan
dan tausiah dari sejumlah otoritas keagamaan yang ada di Indonesia.

Di sisi lain, hal ini juga mendefinisikan ulang atas apa yang
disebut dengan wajah muslim Indonesia. Semula citra Islam Indonesia
didominasi oleh ekspresi keislaman yang moderat, dialogis dan toleran
dengan ekspresi yang ditunjukkan oleh Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama misalnya. Namun dewasa ini, wajah muslim
Indonesia mengalami pergeseran sedikit demi sedikit mengalami ke
arah gerakan ideologi politik islamisme yang jamak ditampakkan
dengan ujaran kebencian, rasial dan intoleran yang berpotensi
menyulut kehidupan sosial masyarkat Indonesia.

Fenomena ini ini menguatkan proses Islamisasi di ruang
publik mengalami pergeseran, bahwa selama ini penyebaran agama
Islam diperankan oleh tokoh-tokoh dari kalangan ormas Islam
Indonesia, ke arah tokoh-tokoh yang populer di dunia maya.
Sementara itu, predator politik -yang memanfaatkan politik elektoral
untuk mendapatkan suara- saling memanfaatkan otoritas keagamaan
baru ini. Di sini, isu-isu agama dan hal yang berbau SARA menjadi
program yang paling murah sekaligus paling ampuh untuk menaikkan
clektabilitas salah satu calon dan menurunkan calon yang lain dalam
Pilkada.

Pilkada di Jakarta menjadi contoh nyata dalam hal ini. Alih-
alih bicara mengenai hak-hak publik dan program-program yang

20 Jon W. Anderson, “The New Media in The Muslim World: The Emerging Public
Sphere,” Isim Newsletter Media, 2003.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 423



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

berpihak kepada masyarakat, perkawinan kepentingan ini membuat
wajah solidaritas, kebangsaan, dan keindonesiaan menjadi semakin
luruh dalam balutan prasangka dan kebencian.

Nalar Fatwa MUI: dari Ideologi, Metodologi sampai
Kontroversi

Indonesia merupakan negara demokrasi yang memiliki mandat
besar dalam mengelola keragaman yang ada. Perbedaan dalam
demokrasi yang menjadi suatu hal yang niscaya memerlukan perhatian
yang kontinu dan serius. Pasalnya dengan komposisi penduduk yang
memiliki tingkat diversitas yang tinggi, baik dari segi kultural, kelas,
sosial, agama dan aspirasi, menuntut bangsa ini tidak absen dalam
melakukan dinamisasi perbedaan yang lebih konstruktif, bukan
destruktif.

Pluralitas masyarakat Indonesia di atas, jika tidak dikelola
dengan baik, maka Indonesia berpotensi menjadi negara gagal karena
konflik yang tak berkesudahan. Pancasila sebagai modal sosial bangsa
ini, perlu menjadi payung keberagamaan dalam kehidupan berbangsa
dan bernegara. Karena dari prinsip-prinsip yang terkandung dalam
Pancasila inilah terdapat nilai universal yang menyatukan, menguatkan
dan mengembangkan spirit keagamaan sekaligus kebangsaan *'.

Termasuk dalam hal ini perbedaan pendapat dalam hal fatwa
keagaman. Sebagaimana diketahui, hampir dipastikan ormas keislaman
memiliki sayap organisasi yang bertugas melahirkan fatwa kolektif.
Realitas ini berimplikasi pada perbedaan hukum Islam yang disepakati
karena bisa saja sudah berbeda dalam hal prosedur pengambilan
keputusannya (istinbath hukm). Dalam konteks ini, Muhammadiyah,
NU dan MUI merupakan lembaga atau organisasi keagamaan yang
intens secara akademik mengeluarkan fatwa yang tak jarang
melahirkan produk hukum yang berbeda bahkan berseberangan.

Kajian ini hendak menyoroti produk pemikiran Islam dari MUI
yang lazim diistilahkan sebagai fatwa, serta kontestasinya dengan
pemikiran Islam lain di ruang digital. Seperti diketahui, kontestasi
pemikiran di dunia online tak hanya mengedepankan kredibiltas
kebenaran, namun juga visualisasi dan persuasi penyampaikan
informasi, termasuk dalam hal ini fatwa.

21 Azyumardi Azra, “Indonesian Islam, Mainstream Muslims and Politics” (Taipe:
Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders Exchange Project, 2000), 2.

424 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

Kenapa hal ini sedemikian penting? Karena kesahihan sebuah
tatwa hukum (islamic law) tidak semata-mata terletak pada akurasi dari
aspek kesesuaian dengan dalil-dalil nash (wangil), tapi sejauhmana
fatwa tersebut bisa memberi panduan moral (moral guidance) yang
berkeadilan bagi masyarakat (bahkan non muslim sekalipun) untuk
melahirkan tatanan sosial yang harmonis. Oleh karena itu, bisa saja
fatwa yang dari sisi mangil benar, belum tentu relevan untuk diikuti
atau diaplikasikan dalam kehidupan riil, mengingat ses#ing sosial-
kultural masyarakat Indonesia yang heterogen *.

Mengapa hal di atas perlu diperhatikan? Karena secara kategoris,
fatwa memiliki dua fungsi: Perfama, sebagai jawaban atas pertanyaan
yang muncul dari publik. Kedua, sebagai jawaban atas problem
kontemporer. Jika fungsi pertama bertujuan memberikan kepastian
hukum schingga bisa menghindari kebingungan publik, maka pada
fungsi yang kedua berfungsi memberikan beragama yang relevan
dengan tantangan modernitas.

Komisi Fatwa MUI sebagai unit yang bertugas melakukan
ijtihad kolektif, secara umum mendasarkan basis akademik yang
dikeluarkannya melalui teks al-Qur’an dan hadis, bersandar pada
konsesus ulama terdahulu (ijma’), serta silogisme kauistik yang lazim
dikenal dengan istilah gzyas sebagai sumber hukum. Secara
operasional, pedoman fatwa MUI memuat empat ketentuan dasar.

Pertama, tidak kontradiktif dengan nilai-nilai kemaslahatan
publik (waslahalh ammah) serta tidak bertentangan dengan teks-teks
keislaman normatif baik al-Quran atau hadits.

Kedna, tatwa yang diterbitkan oleh MUI jika tidak mendapatkan
solusi dari rumusan pertama, maka harus mendasarkan pada konsesus
ulama terdahulu (baca: ijma), gzyas mu'tabar, serta instrumen hukum
Islam yang lain, semisal: saddz-adz-dzari’ah, maslabah nmrsalah serta
zstibsan. Untuk itu, dalam posisi seperti ini penalaran rasional menjadi
sangat penting.

Ketiga, melacak pendapat para imam madhhab terkait masalah
yang serupa atau identik, baik yang berkenaan dengan penyertaan dalil
hukum atau dalil pihak yang berbeda pendapat. Bisa juga dengan
mengadopsi metodologi imam madzhab sebagai pisau analisis untuk
memecahkan persoalan.

Keempat, karena fatwa MUI jamak digunakan sebagai instrumen
pemecahan sosial-keagamaan, maka perlu mendapatkan afirmasi

22 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan.”

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 425



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

akademik dari pandangan ahli (expert judgment) terkait masalah yang
sedang dikaji. Problem kontemporer, seperti hukum bayi tabung,
khitan perempuan, transpalansi organ tubuh serta problem lain yang
tidak secara jelas diketemukan dasar hukumnya dalam teks
keagamaan, maka pertimbangan kemaslahatan perlu diperkuat dengan
pendapat para ahli tersebut.

Ketentuan hirarkis di atas kemudian diperkuat dengan kerangka
metodologis dalam proses penetapan hukum di Komisi Fatwa MUI,
yang terdiri lima tahapan *:

1. Penelusuran pandangan (go#)) imam madzhab terhadap
kesamaan masalah yang dikaji, berikut dalil-dalil yang dijadikan
sebagai dasar argumentasinya.

2. Kedua, Sebagai lembaga ztihad maka masalah yang sudah
jelas dasar hukumnya (gath’iyaf) ditetapkan apa adanya untuk
mengafirmasi bahwa MUI menerapkan pendekatan nash gazh7
qauli dan manbajt.

3. Adapun dalam masalah yang diperdebatkan oleh ulama
madzhab, ditelusuri solusinya dengan dua metode, yaitu dengan
menemukan titik temu (a/jam’u wa attang) serta memilih pendapat
yang memiliki dasar argumentasi yang kuat (zasih), metode ini
jamak dikenal dengan figh perbandingan (figh al-mugaranab).

4. Problem sosial keagamaan yang tidak ditemukan landasan
hukumnya dalam madzhab manapun, maka ditetapkan melalui
ytihad jama’i (kolektif ) dengan metodologi ushul figh.

5. fatwa perlu didasarkan pada kemaslahatan umum (mashalib
ammah) dan tujuan syariat Islam (magashid syar’iyyah).

Sebagaimana pengertian etimologisnya, bahwa fatwa MUI dapat
diberikan kepada siapapun, baik bersifat individual, sosial atau
pemerintah, diminta ataupun tidak. Karena pada dasarnya, fatwa tidak
hanya mengandung logika “tanya-jawab”, namun juga memiliki unsur
pertanggungjawaban teologis sebagai bentuk kontekstualisasi ajaran
Islam. Sehingga sifat fatwa yang paling asasi adalah sebagai sandaran
hidup, baik beragama maupun bermasyarakat, berbudaya dan
bernegara. Sebagai contoh adalah persoalan pelaksanaan sholat jum’at,
tarawih, idul fitri dan mudik saat pandemi Covid-19.

Dalam menjalankan fungsinya sebagai pemberi fatwa, MUI
telah banyak menerbitkan produk hukum yang berkenaan dengan

23 M. Asrorun Ni'am Sholeh, Metodologi Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia
(Jakarta: Emir, 2016).

426 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

berbagai persoalan, tak hanya yang bersifat ritual #budiyah, namun juga
sosial kemasyarakatan, kebudayaan bahkan kesehatan dan kebangsaan.
Namun, Iswahyudi dalam kajiannya menyatakan bahwa fatwa yang
dikeluarkan oleh MUI justru kontra produktif dengan prinsip yang
selama ini mereka pegang:
“..MUI belum matksimal dalam menjalankan fungsinya
sebagai organisasi yang inklusif dalam masalah fatwa keagamaan
yang  diproduksinya.  Fatwa MUIL  justru  tampak  memiliki
kecendernngan eksklusif. Melalui fatwanya, MUI memosisikan diri
sebagai hakim atas keyakinan seseorang atau kelompok.. MUI
menyesatkan sebuah paham, MUI melarang perkembangan suatu
pendapat  keagamaan  dan MUI  mendorong pemerintah  untuk
membnbarkan paham, pendapat dan aliran...” *.

Bahkan diakui atau tidak, fatwa MUI justru banyak
menimbulkan kontroversi di kalangan umat Islam sendiri, baik
disebabkan oleh perbedaan dalil, metodologi, basis keilmuan, politik
dan faktor-faktor lainnya. Pada tahun 2016 lalu misalnya, MUI
mengeluarkan dua fatwa yang berhasil menuai polemik publik, yakni
terkait respon pidato Basuki Tjahaja Purnama atas padangananya
terhadap surat Al-Maidah ayat 51, serta fatwa mengenai hukum
mengenakan atribut keagamaan non-muslim.

Bahkan kedua fatwa tersebut tak hanya melahirkan dampak
sosial, namun juga politik yang sampai hari ini fragmentasinya masih
tersisa. Posisi fatwa yang seharusnya menjadi lahan perdebatan
akademik, berubah menjadi media untuk melegitimasi tindakan-
tindakan yang mencederai norma hukum, sosial dan kebudayaan
bangsa. Hal ini tentu sangat problematis, pada posisinya yang muasal,
fatwa dijadikan sebagai piranti ketaatan beragama, namun membawa
implikasi yang justru kontra produktif dengan nilai-nilai keagamaan.

Produk hukum yang dikeluarkan oleh MUI ini semakin
tersandera oleh ulah oknum yang memperalat fatwa untuk
kepentingan  politik. Dengan mendaku pada media sosial,
ketersinggungan publik akibat dari “ketidaktepatan” mengeluarkan
fatwa turut memicu renggangnya rekatan sosial masyarakat muslim
Indonesia. Bahkan pada aspek tertentu, orang-orang yang tidak
memiliki kapasitas keilmuan Islam, turut menyandera fatwa tersebut
untuk mengobarkan ketersinggungan publik. Tidak sampai disitu, para

24 Iswahyudi, “Majelis Ulama Indonesia Dan Nalar Fatwa-Fatwa Eksklusif,” Jumal
Al- Hikam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 11, no. 2 (2016): 363.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 427



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

“selebritis  agama”  turut menyumbang  suaranya  dengan
memanfaatkan popularitasnya di media sosial.

Dengan demikian, maka sifat dasar fatwa MUI harus
berkesesuain dengan hal-hal antara lain: 1) keinginan untuk
mendapatkan legitimasi sosial dari masyarakat sekaligus memiliki relasi
positif dengan organisasi Islam; 2) keinginan untuk memelihara
hubungan baik dengan pemerintah; 3) keinginan untuk mendorong
partisipasi publik muslim dalam pembangunan nasional; dan 4)
keinginan untuk memelihara hubungan harmonis dengan kelompok
agama non-muslim *.

Ideologi Moderat dalam Fatwa MUI di Media Sosial

Saluran internet yang yang menjadi media baru di Indonesia
memunculkan apa yang disebut sebagai otoritas keagamaan baru (new
religions othority). Fenomena ini muncul (dan dimunculkan) sebagai
konsekuensi dari semakin bebasnya masyarakat mengekspresikan,
menyuaran dan mengintepretasikan gagasan-gagasannya tentang
Islam. Pada posisi inilah nalar ideologi moderat dalam konteks
kelslaman mendapatkan tantangannya.

Apalagi di era post-truth kebenaran telah bermetamorfosis menjadi
komoditas sekaligus berkembang menjadi sangat absurd karena
diwarnai dengan perebutan aneka kepentingan. Kebenaran jamak
dikonstruksi sesuai versi kepentingan masing-masing kelompok. Pada
episentrum demikian, progresifitas hukum Islam sangat riskan
terjebak dalam labirin sektarian. Oleh karenanya, mampukah lembaga
fatwa MUI menghadirkan kesadaran inklusif tentang bagaimana relasi
antara fenomena sosio-kultural politik dengan hukum Islam, sehingga
mampu berdialektika dengan harmonis, bukan justru kontra
produktif.

Anderson dalam tesisnya menyimpulkan bahwa melalui media
baru, semakin banyak masyarakat mengambil bagian dalam ruang
publik dan seakan memiliki otoritas untuk berbicara tentang Islam.
Dengan instrumen media populer ini, masyarakat awam ikut terjun
dan membahas hal-hal yang sejatinya menjadi konsumsi para ulama.

2> Muhammad Maulana Hamzah, “Peran Dan Pengaruh Fatwa Mui Dalam Arus
Transformasi Sosial Budaya Di Indonesia,” Millah: Jurnal Studi Agama 1, no. 1
(2017): 127-54, https://doi.org/10.20885/MILLAH.VOL17.ISS1.ART7.

428 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

Dari sinilah muncul fragmentasi sosial yang tak terhindarkan dari
proses penafsiran yang terlampau bebas di media digital. **

Karena itu, di tengah mediatisasi ekspresi keagamaan yang
semakin menguat, wacana mengenai keindonesiaan sekaligus
keislaman dalam media baru perlu dikuatkan kembali. Penguatan ini
tentu saja bisa dimulai dari otoritas keagamaan yang sudah mapan,
dengan menjadikan media baru sebagai media dakwah utama mereka
agar menjadi referensi pilihan bagi masyarakat Indonesia di tengah
otoritas keagamaan baru tersebut.

Peluang melibatkan media online dalam transmisi keagamaan
dapat menggeser corak relasional antara tokoh agama dan masyarakat
menjadi lebih mekanis; antara produsen dan konsumen sebagaimana
dalam konteks marketing. Interaksi melalui media internet telah
mendefinisikan identitas pemuka agama dan pemeluknya dengan cara
yang berbeda. Tokoh agama tidak hanya berperan sebagai lambang
supremasi keislaman dalam pemahaman ajaran agama, melainkan
sebagai penyalur konten, sekaligus sebagai pemeluknya yang telah
berubah menjadi konsumen atau user teknologi *'.

Di satu sisi, fenomena ini telah membuka babak baru bagi proses
penyebaran pesan-pesan agama, namun di sisi lain mediatisasi
berpeluang menyebabkan pergeseran peran tokoh agama sebagai
pihak yang memiliki otoritas sumber informasi agama *.

Pengemasan produk fatwa melalui media online melalui
visualisasi yang atraktif dan powerfull, berkonstrubusi dalam
membangun citra Islam Indonesia ke depan, yang oleh Azyumardi
Azra di istilah sebagai swilling face, flowering Islam. Upaya ini sekaligus
untuk menangkis gerakan yang mengampanyekan Islam dengan citra
kaku, intoleran bahkan tak jarang mereduksi nilai-nilai esensial ajaran
agama.

Wajah moderatisme Islam yang selama ini dipegang teguh oleh
maysrakat muslim Indonesia, menjadi karakter khas karena bisa
berdampingan dengan sistem demokrasi yang selama ini pula gagal

2 Anderson, “The New Media in The Muslim Wotld: The Emerging Public
Sphere.”

27 Moch Fakhruroji, “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic Apps and Religious
Engagement in Contemporary Indonesia,” Contemporary Isiam 13, no. 2 (2019): 201—
15, https://doi.org/10.1007/s11562-018-0427-9.

28 Moch Fakhruroji, “Mediatization of Religion in “Texting Culture”: Self-Help
Religion and the Shifting of Religious Authority,” Indonesian Journal of Islam and
Muslim Societies 5, no. 2 (2015): 231, https://doi.otg/10.18326/ijims.v5i2.231-254.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 429



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

dipraktekkan oleh muslim Timur Tengah *. Sehingga tak heran jika
Indonesia lazim dicitrakan sebagai tipologi prototype keislaman ideal,
karena berhasil menunjukkan sifatnya yang toleran, dialogis,
demokratis, inklusif, dan berjalan harmonis dengan tradisi lokal.
Meskipun tidak dapat dipungkiri bahwa masih terjadi konflik
bernuansa agama di beberapa tempat, namun hal itu dengan cepat
bisa diredam dan berjalan secara seporadis, tidak terstruktur dan masif
sebagaimana ditunjukkan di negara-negara Timur Tengah.

Maka tak heran jika karakter khas keislaman Indonesa jamak
dijadikan sebagai rujukan karena dianggap berhasil dan sukses
menggabungkan antara nilai-nilai keislaman, tradisi dan budaya lokal
serta demokrasi dengan wajah kemanusiaan sebagai tonggak
peradaban menjalin hubungan dengan sesama makhluk lainnya.

Modal sosial Indonesia sebagai negara dengan pemeluk agama
Islam  mayoritas  penganut madzhab  syafi7yah  merupakan
keberuntungan  tersendiri. Logika keagamaan madzhab ini,
diintisarikan dari kecerdasan sosial yang pernah dipratekkan oleh
pendirinya Imam Syafi’i. Sebagai figur sentral dalam tradisi pemikiran
hukum Islam, ia berhasil merumuskan konsep hukum yang moderat
sebagai langkah politik untuk mendamaikan kontestasi metodologis
antara Ab/ al-Ra’yi di satu sisi dan Ab/ al-Hadits di pihak lain. Prasasti
intelektual yang dilakukan oleh Imam al-Syafi’i merupakan wujud
kristalisasi ~ keshalehan  sosialnya ~ yang  terbangun  karena
persentuhannya dengan realitas kontekstual pada zamannya.

Nalar hukum paradigmatik yang digagas oleh Imam Syafi’i
merupakan bentuk nomenklatur perlawanan terhadap eksploitasi
politik teks-teks keagamaan (istighlal al-nash al-diniy) yang digagas oleh
Ibn Abd Rabbah dan ideologi kesultanan (a/-idiyulujiyyah al-sulthaniyyab)
yang ditumbuhkembangkan oleh Ibn Al-Muqaffa’. Dengan demikian,
Komisi Fatwa MUI ini merupakan terobosan paradigmatik yang bisa
digunakan wuntuk merespons problematika kontemporer yang
membutuhkan jawaban yang cepat, tepat, dan akurat yang bisa
dipertanggungjawabkan secara normatif dan sosial sekaligus. Tidak
ada fanatisme madzhab dan absolutisme pemikiran. Inklusivitas dan

2 Masdar Hilmy, “WHITHER INDONESIA’S ISLAMIC MODERATISM? A
Reexamination on the Moderate Vision of Muhammadiyah and NU,” JOURN.4L
OF INDONESIAN  ISLAM 7, no. 1 (une 1, 2013): 24,
https://doi.otg/10.15642/]11S.2013.7.1.24-48.

430 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

obyektivitas yang dikedepankan untuk memajukan umat di berbagai
aspek kehidupan *.

Hal ini mengindikasikan bahwa teks agama yang oral ketika
berubah menjadi teks literal (terbuka dan terbaca) selalu menimbulkan
keragaman penafsiran dan pemaknaan *'. Pada posisi ini, diskursus
keagamaan yang secara serampangan ditampilkan di media sosial,
sejurus kemudian menjadi konsumsi publik yang memuat kebebasan
penafsiran. Pada posisi ini, maka penting

Selanjutnya, mengomentari geliat keberagamaan masyarakat
muslim yang menjadikan perkembangan informasi digital maya ini,
seorang aktifis internet, Eli Pariser, mengungkapkan kecemasannya. Ia
melihat adanya bahkan menemukan kejanggalan yang membahayakan
dari sistem algoritma yang terkandung di media sosial. Ia mengistilah
telah terjadi semacam "gelembung besat" yang mengakibatkan
keterisolasian intelektual. Fenomena ini, melahirkan keterasingan cara
pandang, karena ia merasa terjebak pada satu gelembung yang hanya
mampu melihat sudut pandangnya sendiri, tanpa menoleh pada
pendapat orang lain. Realitas ini berpotensi melahirkan masyarakat
maya yang mono perspektif, ia hanya mendewakan cara perspektifnya
belaka serta mendefinisikan realitas berdasar satu sudut pandang *.

Kekhawatiran ini berpotensi semakin parah karena salah satu
ciri gerakan radikal adalah monopoli kebenaran yang kuat (#ruth clain)
yang diakibatkan dari sikap tidak mau menerima kesalahan diri sendiri,
sekaligus alergi menerima kebenaran dari pihak lain (laa yugbalu khoto’
minan nafsi, wa laa yuqbalu ats-sowwab minal ghair).

Misalnya jika seseorang pengguna media sosial (users)
mendapatkan asupan informasi tentang bahayanya pemikiran tertentu,
maka ia akan terjebak pada pengingkaran terhadap eksistensi gagasan
lain yang bisa jadi memuat kebenaran. Fenomena ini pada akhirnya
melahirkan fanatisme sempit dan absolutisme berfikir. Hal ini tentu
sangat berbahaya jika fanatisme dan monopoli kebenaran tersebut
teratribusikan dalam pandangan keagamaan. Hal itu akan melahirkan
individu-individu anti kritik. Eli Pariser mengomentari fenomena ini

30 Jamal Ma’mur, “PERAN FATWA MUI DALAM BERBANGSA DAN
BERNEGARA ( Talfi q Manhaji Sebagai Metodologi Penetapan Fatwa MUI ),”
Wahana Akadenmika 5 (2018).

31 Tim GF, ed., “Otoritas Keagamaan, Polittk Dan Budaya Masyarakat Muslim”
(Yogjakarta: PPS UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018).

32 Aulia Adam, “Filter Bubble: Sisi Gelap Algoritma Media Sosial,” Tirto.id, 2017.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH ~ 431



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

dengan mengenalkan sebuah konsep yang ia sebut sebagai
“gelembung saringan” atau filter bubble. Yaitu sebuah dunia yang
dibangun atas dasar kesamaan cara pandang alias mono perspektif.
Media sosial menjelma menjadi tempat dimana kita tak bisa belajar
apa pun. Parahnya, gelembung saringan ini cenderung menciptakan
efek konsensus yang salah.

Disebabkan oleh pemerolehan informasi yang seragam,
seseorang punya kecenderungan untuk mengklaim orang lain sepaham
dengan dirinya, dan menyimpulkan pendapatnya adalah kesimpulan
mayoritas. Padahal, di tempat lain, yang terjadi bisa saja berbeda.
Bahkan Mostafa El-Bermawy dari Wired memperingatkan bahwa
fenomena filter bubble berpotensi merusak demokrasi. Internet pada
posisi sebagai media alternatif pencerapan ilmu agama, bisa membuat
seseorang buta pada apa yang sebenarnya terjadi di kehidupan nyata.
Realitas virtual yang penuh caci maki, ia samakan dengan realitas
sosial yang dinamis. Dampak buruk fenomena filfer bubble semakin
masif karena beberapa kebiasaan jelek warganet dan media. Misalnya,
tabiat media yang menjual judul-judul bombastis. Sehingga muncul
kebiasaan hanya membaca judul tanpa mengklik konten. Data
menyebut, 59 persen link berita yang dibagikan di media sosial tidak
benar-benar diklik sama sekali. Tabiat dalam mengonsumsi informasi
inilah yang berimplikasi menyuburnya “kepercayaan” kepada hoax
yang kini sedang menjadi persoalan hangat di Indonesia.

Hoax menjadi semakin tak terkendali manakala diperkuat
dengan kondisi emosional yang seakan “mengamini” informasi itu
walau tanpa diteliti. Inilah yang menjadi tunas-tunas dimana era post-
truth muncul. Yaitu sebuah kebenaran tak diukur oleh parameter
faktual, logis dan empiris, namun diakumulasikan melalui relevansinya
dengan emosional dan kepentingan-kepentingan seseorang.

Dalam kasus lainnya, propaganda kebencian termanifestasikan
sebagai ledakan ketersinggungan massa akan sebuah penghinaan.
Pengunjuk rasa menuntut intervensi langsung pemerintah, atau
terlibat dalam aksi-aksi main hakim sendiri guna meredakan perasaan
agama yang terluka. Pada masa di mana hanya ada sedikit tantangan
yang lebih mendesak dan universal daripada belajar hidup dalam
keberagaman, para oportunis menggunakan propaganda kebencian
untuk menciptakan delusi mengenai komunitas-komunitas “murni”
yang perlu dilindungi dari noda yang diberikan pihak lain. Beberapa di
antaranya berbentuk ujaran kebencian (bate speech), yang mendorong

432 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

kekerasan terhadap kelompok- kelompok yang tidak disukai
Pengunjuk rasa menunjukkan sisi gelap dari kuasa rakyat (pegple power)
— publik yang yakin dengan keutamaan opininya, intoleran terhadap
perbedaan, dan menggunakan ruang demokrasi untuk mencekik
kebebasan pihak lain ».

Sebagai sebuah lembaga fatwa, MUI mengambil positioning yang
strategis-alternatif di tengah membelukarnya informasi yang semakin
tak terbendung seperti saat ini. Upaya yang perlu dilakukan MUI
adalah dengan mengemas (packaging) fatwa lebih egaliter dan populer.
Dengan pengertian, sebagai satu panduang hukum, pandangan
keagamaan yang dikeluarkan oleh harus mempertimbangkan antara
lain:

1. Fatwa MUI petlu berpegang teguh pada prinsip bahwa fatwa
merupakan profesional opinion yang tidak mengikat. Namun tetap
pada koridor dalam membangun kemaslahan umat islam,
sekaligus kemaslahatan kolektif (waslahalh ammah). Dengan
pemahaman seperti ini, maka MUI akan berhasil mengambil
jarak  pada  ckslusifitas  beragama, sekaligus mampu
meminimalisir pembajakan fatwa yang dilakukan oleh oknum-
oknum yang punya kepentingan, dengan jara mengkapitalisasi
ketersinggungan melalui fatwa MUIL Dengan cara seperti ini,
MUI secara kelembagaan yang dihuni oleh para cerdik cendikia
dan kalangan para ulama akan menjadi panutan umat (qudwah
hasanah), pembimbing dan pelayan umat (7/'ayat wa kbaim al
ummah) dan sebagi gerakan perbaikan dan pembaharuan sosial
(islah wa al tajdid) **.

2. Otoritas MUI perlu mensosialisasikan produk fatwa tersebut
melalui jejaring media populer (youtube, facebook, instagram
dan twitter). Fungsinya tak lain untuk menyasar jamaah yang
lebih luas, agar paham terhadap magasyid syari’ah dan magsud al-
a'dzam kenapa fatwa ini perlu keluar. Antara teks fatwa dan
konteks sosial harus dijelaskan dengan bahasa-bahasa yang
populer pula. Karena watak islam adalah dakwah, maka
rumusan fatwa harus didakwahkan dengan piranti yang
menjangkau semua elemen masyarakat, terutama menjangkau

33 Cherian Geotge, Pelintiran Kebencian (Jakarta: PUSAD Yayasan Paramadina, 2017).
3 Muhammad Atho Mudzhat, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: Sebunab Stndi
Tentang Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia 1975-1988 (Jakarta: INIS, 1993).

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 433



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

mereka yang mempunyai kecenderungan belajar islam secara

instan.

3. MUI secara institusional perlu membentuk tim sebagai “agen”
untuk mempromosikan fatwa-fatwanya di media sosial. Tentu
dengan syarat minimal menguasai permasalahan yang sedang
dikaji, memahami fatwa yang diterbitkan serta mempunyai
kepiawaian dalam hal retorika yang baik.

Tawaran di atas relevan untuk dipertimbangkan mengingat
budaya media cenderung mengubah, menstruktur, bahkan
menentukan arah kehidupan sehari-hari, termasuk dalam praktik
keagamaan. Budaya media membantu membentuk pandangan dunia
bersama dan nilai-nilainya, termasuk dalam konteks ini adalah nilai-
nilai dan ajaran Islam.

Argumentasi ini dikuatkan dengan kenyataan bahwa agama yang
didukung oleh infastruktur internet berfungsi sangat baik dalam
membangun jaringan interaksi, di mana struktur hubungan sosial, dan
pola kepercayaan menjadi sangat lunak, global, dan saling
berhubungan. Hal ini melengkapi wacana tentang “networked
society” yang berpendapat bahwa terjadi pergeseran struktur dan
pemahaman tentang bagaimana dunia sosial, politik, dan ekonomi,
budaya dan agama berfungsi dalam nalar kolektif masyarakat. Melalui
media online ini, maka semuanya harus dasar, mengakui dan paham
bahwa pada kenyataan saat ini kita telah berada di era baru dalam
beragama, dengan munculnya masyarakat terkoneksi satu sama lain di
mana hubungan sosial semakin terdesentralisasi, namun saling
berhubungan dan sering didukung oleh infrastruktur sosial-mekanis *°.

Kesimpulan

Bergesernya otoritas keagamaan dari tradisional ke populer
yang ditandai dengan kecenderungan masyarakat yang memperoleh
asupan informas keaaman melalui media online, berimplikasi pada
peran MUI sebagai lembaga fatwa yang harus turut berkontestasi
untuk mewarnai dinamika sosial-keislaman di Indonesia. Sebagai
sebuah lembaga fatwa, MUI perlu hadir di dunia maya sebagai
kekuatan penyeimbang munculnya otoritas keagamaan baru yang
justru jamak menampilkan performa keislaman yang kontra produktif
dengan tradisi keagamaan muslim serta karakter sosio-kultural

35 Campbell, “Understanding the Relationship between Religion Online and Offline
in a Networked Society.”

434  MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

masyarakat Indonesia secara luas. MUI perlu menampilkan produk
fatwanya lebih populer, mengikuti #rend serta dikemas dengan bahasa
yang menarik namun tetap substansial. Artinya fatwa MUI perlu
mempertimbangkan tak hanya landasan keilmuan Islam dan pendapat
para ahli tentang isu-isu tertentu. Namun juga mengakomodir
insfrastruktur berbasis internet untuk mentransmisikan gagasan dan
sikap keislaman yang tepat pada komunitas muslim Indonesia.

Fatwa MUI yang dirumuskan berdasarkan keilmuan-keilmuan
yang memadai, serta didukung dengan infrastruktut media online yang
baik, akan mampu lebih siap berkontestasi dengan otoritas keagamaan
baru. Serta mampu mewainai khazanah pemikiran Islam dalam
lanskap media sosial. Namun tentu saja keberhasilan MUI merebut
kontestasi harus mengikuti #end atau “aturan main” yang berlaku di
media digital yang lebih mementingkan citra dan kemasan (packaging).
Karena pada dasarnya, di media sosial terjadi fragmentasi yang
menguat antara Islam skriptual dan substansial. Dalam konteks ini,
MUI menjadi penengah karena fatwa-fatwa yang dikeluarkan selain
secara tidak langsung mewakili sikap dan pandangan berbagai federasi
organisasi Islam, juga didasarkan pada kajian terhadap teks-teks
keagamaan otoritatif guna menemukan nilai-nilai substansial dalam
menjawab problematika keumatan yang didasarkan pada prinsip
menyatukan umat (faubid al-ummah) dan menjaga umat (bimayat al-
unmmab).

Daftar Pustaka

Adam, Aulia. “Filter Bubble: Sisi Gelap Algoritma Media Sosial.”
Tirto.id, 2017.

Anderson, Jon W. “The New Media in The Muslim World: The
Emerging Public Sphere.” Isinz Newsletter Media, 2003.

Arigi, Fikri. “Lima Ulama Berpengaruh Terhadap Pemilih Versi
Survei  LSI Denny  JA”  www.tempo.co, 2018.
https://nasional.tempo.co/read/1146499 /lima-ulama-
berpengaruh-terhadap-pemilih-versi-survei-lsi-denny-
ja/ full&view=ok.

Azra, Azyumardi. “Indonesian Islam, Mainstream Muslims and
Politics,” 2. Taipe: Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders
Exchange Project, 2000.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 435



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

Campbell, Heidi A. “Understanding the Relationship between
Religion Online and Offline in a Networked Society.” Journal of
the American Academy of Religion 80, no. 1 (2012): 64-93.
https://doi.org/10.1093 /jaarel /1fr074.

Fakhruroji, Moch. “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic Apps and
Religious Engagement in Contemporary Indonesia.” Contemporary
Istam 13, no. 2 (2019): 201-15. https://doi.org/10.1007/s11562-
018-0427-9.

. “Mediatization of Religion in ‘Texting Culture’ Self-Help
Religion and the Shifting of Religious Authority.” Indonesian
Journal of Islam and Muslim  Societies 5, no. 2 (2015): 231.
https://doi.org/10.18326/ijims.v5i2.231-254.

George, Cherian. Pelintiran Kebencian. Jakarta: PUSAD  Yayasan
Paramadina, 2017.

Ghatur, Abdul; Sulistiyono. “Peran Ulama Dalam Legislasi Modern
Hukum Islam.” Asy-Syari’ah: Jurnal Lmu Syari'ah Dan Hukum 49,
no. 1 (2014): 273.

Hamzah, Muhammad Maulana. “Peran Dan Pengaruh Fatwa Mui
Dalam Arus Transformasi Sosial Budaya Di Indonesia.” Millab:
Jurnal  Studi  Agama 1, no. 1  (2017):  127-54.
https://doi.org/10.20885/MILLAH.VOL17.ISS1.ART7.

Hilmy,  Masdar. “WHITHER  INDONESIA’S  ISLAMIC
MODERATISM? A Reexamination on the Moderate Vision of
Muhammadiyah and NU.” JOURNAL OF INDONESLAN
ISL.AM 7, no. 1 (June 1, 2013): 24.
https://doi.org/10.15642/]11S.2013.7.1.24-48.

Iswahyudi. “Majelis Ulama Indonesia Dan Nalar Fatwa-Fatwa
Eksklusit.” Jurnal Al- Hikam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 11,
no. 2 (2016): 363.

JATMIKO, MOCHAMAD IQBAL. “Post-Truth, Media Sosial, Dan
Misinformasi: Pergolakan Wacana Politik Pemilihan Presiden
Indonesia Tahun 2019.” Jurnal Dakwah Tabligh 20, no. 1 (2019):
21. https://doi.org/10.24252/jdt.v20i1.9529.

Jinan, Mutohharun. “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi
Otoritas Keagamaan Di Indonesia.” Jurnal Komunikasi Islam Vol.
3, no. 2 (2013): 321-48.

436 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



Achmad Muhibin Zuhri

Kartodirjo, Sartono. Pemberontakan Petani Banten 1888. Jakarta:
Pustaka, 1984.

Ma’mur, Jamal. “PERAN FATWA MUI DALAM BERBANGSA
DAN BERNEGARA ( Talfi q Manhaji Sebagai Metodologi
Penetapan Fatwa MUI).” Wabhana Akademika 5 (2018).

Maliki, Zainudin. Agama Rakyat Agama Pengnasa. Y Ogjakarta: Galang
Press, 2000.

Maulana, Hatta. “Media Sosial , Sumber Keberagamaan Alternatif
Remaja.” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 22,
no. 1 (2018): 1-34.
https://doi.org/http://doi.org/10.15408 /dakwah.v22i1.12044.

Misbah, Aflahal. “Fun and Religious Authority: Socializing Anti-
Music on Instagram.” Jurnal Masyarakat & Budaya 21, no. 2
(2019): 149-068.

Mudzhar, Muhammad Atho. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia:
Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia 1975-
71988. Jakarta: INIS, 1993.

Muzakka, Ahmad Khotim. “Otoritas Keagamaan Dan Fatwa Personal

Di Indonesia.” Episteme: Jurnal Pengembangan Iinm Keislaman 13, no.
1 (2018): 63—88. https://doi.org/10.21274/epis.2018.13.1.63-88.

Nabila, Marsya. “Survei APJII: Pengguna Internet Di Indonesia Capai
171,17  Juta Sepanjang 2018.” www.dailysocialid, 2019.
https://dailysocial.id/post/pengguna-internet-indonesia-2018.

Ngatawi al-Zastrouw. “Mengenal Sepintas Islam Nusantara.” Hayula:
Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 1, no. 1 (2017).

Rumadi, Rumadi. “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” Walisongo: Jurnal
Penelitian  Sosial  Keagamaan 20, no. 1  (2012):  25.
https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183.

Saifuddin Zuhrti. Kaleidoskop Politik Indonesia. 3trd ed. Jakarta: Gunung
Agung, 1981.

Sholeh, M. Asrorun Niam. Metodologi Penetapan Fatwa Majelis Ulama
Indonesia. Jakarta: Emir, 2010.

Solahudin, Dindin, and Moch Fakhruroji. “Internet and Islamic
Learning Practices in Indonesia: Social Media, Religious
Populism, and Religious Authority.” Religions 11, no. 1 (2020).
https://doi.org/10.3390/1el11010019.

Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022, MIYAH 437



Fatwa Majlis Ulama Indonesia. ..

Tim GF, ed. “Otoritas Keagamaan, Politik Dan Budaya Masyarakat
Muslim.” Yogjakarta: PPS UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018.

Zulkifli. “The Ulama in Indonesia: Between Religious Auhtority and
Symbolic Power.” Jurnal Migot 37, no. 1 (2013): 815.

438 MIYAH, Volume 18, Nomor 02, Agustus 2022



